## IslamHouse.com







تأليف

شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، رحمه الله شرح و تعليق الشيخ محمد بن سعد بن عبد الرحمن الحنين ترجمه عبد الرحيم سلطان

# شرح القواعد الأربعة

تأليف

شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، رحمه الله

شرح و تعليق

الشيخ محمد بن سعد بن عبد الرحمن الحنين

ترجمه

عبد الرحيم سلطان



🖒 المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد و توعية الجاليات بالربوة، ١٤٤١هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

خان، عبدالرحيم سلطان

شرح القواهد الأربعة: اللغة البشتو . / عبدالرحيم سلطان خان. - الرياض، ١٤٤١هـ

۱۰۶ ص، ۱۲سم x ۱٫۲۸سم

ردمك : ۹۷۸-٦۰۳-۸۲٤۹

١- العقيدة الإسلامية ٢- التوحيد. أ. العنوان

ديوي ۲٤٠ (١٤٤١/١٦٨٦

رقم الايداع: ١٤٤١/١٦٨٦

ردمك : ۲۰۳-۸۲٤۹-۷۳-٤



أُعدهذا الكتاب وصمَّم من قبل مركز أصول، وجميع الصور المستخدمة في التصميم يملك المركز حقوقها، وإن مركز أصول يتبح لكل مسلم طباعة الكتاب ونشره بأي وسيلة، بشرط الالتزام بالإشارة إلى الصدر، وعدم التغيير في النص، وفي حالة الطباعة يوصى المركز بالالتزام بمعايره في جودة الطباعة.

+966 504 442 532

+966 11 445 4900

+966 11 497 0126

 $\vee$ 

P.O.BOX 29465 Riyadh 11457

osoul@rabwah.com @

www.osoulcenter.com





## دمضامينو فهرست

| دنىب مصامين              |    |
|--------------------------|----|
| دشارح مقدمه              | ٩  |
| دمؤلف مقدمه              | ١٣ |
| د (الكريم) معني او مفهوم | ١٧ |
| د (العرش) معني اومفهوم   | 19 |
| دعلم معنی اومفهوم        | ۲٥ |
| -<br>درشد تعریف          | ۲۷ |
| دملت معنی                | ٣١ |
| عبادت په قران اوحديث كښي | ٣٥ |
| -<br>دقاعدې معنی         | ٤٥ |
| اول اصل اوقاعده          | ٤٩ |
| دوهم اصل اوقاعده         | 71 |
| دريم اصل اوقاعده         | VV |
| څلورم اصل اوقاعده        | 91 |
|                          |    |





### دشارح مقدمه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

دټولونه بهتر هغه شي په کوم کښي چه سبقت او مقابله کونکي مخکوالی کوي او دانسان دسعادت نیک بختۍ او په اخرت کښي دکامیابۍ لپاره كفيل اوضامن دي، اوانسان ته دسمي لارې رهنمايي كوي، نو هغه علم نافع (فا ئده مند علم) او عمل صالح (نيک عمل) دي، د دي دواړو (علم نافع اوعمل صالح) نه بغير دانسان سعادت ممكن ندى كوم انسان ته چه دا دواره څيزونه (علم نافع اوعمل صالح) ملاو شوبس په حقيقت كښي همدغه شخص كامياب اوخپل مراد ته ورسيده، اوكوم انسان چه له دي دواړونه محروم شو نو په حقيقت کښي دغه شخص دهرخير نه محروم اونا مراده شو، ځکه چه په حقیقت کښي همدغه دوه څیزونه (علم نافع اوعمل صالح) دانسان دکامیابی اوناکامی بنیاد دی، او په همدې سره ښه اوبد متقى اوګمراه ظالم اومظلوم معلوميږي، هرکله چه داخبره واضحه اومعلومه شوه چه علم اوعمل د يوبل سره لازم اوملزوم دي اودعلم مقام اومرتبه دمعلوم اوعمل په وجه باندي اوچتيري. پس په ټولو علومو کښي د علم توحيد مقام اومرتبه اوچته ده ددي وجي نه

علماء كرامو په خپله زنده كۍ كښي دعلم توحيد ډير اهتمام كړيدي، او د توحید په باره کښي يي هر قسم مختصراو تفصیلي کتابونه لیکلي دي په دغه علماء كرامو كښي د امام محمد بن عبد الوهاب (رحمه الله) نوم هم روښانه دي، ده په خپله زمانه کښي داسي دور ليدلي دي، په کوم کښي چه داسلام کړۍ ما تيدلي او دستورو عبادت کيدلو دقبرونو او مزارونو تقديس اوتعظيم شروع وو، اوپه قبرونو باندي يي مسجدونه اومزارونه جوړ کړي وو، او د دغه مزارونو عبادت کیدلو، او د ژوند په ټولو مهمو كارونو كښي به دغه قبرونو او مزارونو ته توجه كيدله، په داسي ما حول كښي امام محمد بن عبد الوهاب (رحمه الله) خپل اصلاحي كو ششونه تيز كړل، او دالله جل جلاله لپاره او دهغه دكتاب او دهغه رسول او دټولو خلكو دخير خواهي لپاره يي اعلان وكړه، اودانبياء كرامو په منهج با ندي يي دالله جل جلاله توحيد اوعبادت طرف ته خپل دعوت شروع كړه او خلک يي دشرک او د ټولو وسائلو شرکيه نه منعه کول.

امام محمد بن عبدالوهاب (رحمه الله) ددعوت په میدان کښي خپل ټول کوششونه جاري وساتل، او دحق دعوت لپاره یي ټول هغه اسباب او ذرائع استعمال کړل کوم چه درب درضاکولو سبب ګرځیدلو، لکه تصنیف تالیف شو، تعلیم او تربیت شو، خط اوکتابت شو، د امام محمد بن عبد الوهاب (رحمه الله) دجمله تصانیفو نه یو مشهور کتاب القواعد الاربعة دی، چه داختصارسره سره ډیر اهم اوپائده مندکتاب دی، ځکه چه په دیکښې دتوحید متعلق د ډیرو مهمو اوبنیادي مسائلو علاج ذکردی، یو

ددي مسئلي وضاحت مؤلف رحمه الله په علم فكر او تدبر سره دقران او صحيح احاديثو په رڼا كښي كړيدى، په داسي طريقې سره چه موحد ته، د عقيدې په باب كښي د هر قسمه بيمارۍ نه نجات وركوي، او حق طلب كونكو ته صحيح رهنما يي كوي، كمراهانو او فسا ديانو ته وا كي وراچوي (داسي دلايل يي ذكر كړيدي دي چه كمراهان او فساديان چپ كوي.

الله جل جلاله ماته ددي كتاب د شرحي كولو باربار توفيق رانصيب كړو، بعضي ورونو (طلبة العلم) ددي شرحي تحسين وكړه او په كتابي شكل كښي يي عام منظر ته د وړاندي كولو مشوره راكړه، نو ما هم دعامو خلكو دفائدې لپاره دپوره سوچ او فكر نه بعدپه دي شرحه كښي څه حذف او اضافه وكړه او ورته مي كتابي شكل وركړو كوم چه ستا سو په وړاندي موجود دى، ما په دي شرحه كښي درميانه لار اختيار كړيده، د ډير تفصيل او ډير اختصار نه مي اجتناب كړيدى، او ددي شرحي دمتن لپاره مې د هغه كتاب (القواعد الاربع) متن غوره كړيدى، كوم چه په (كال ١٣٧٤ هجري) كښي په ضمن د المجموعه العلميه السعوديه كښي شائع شوى وو، او دهغه دقلمي په ضمن د المجموعه العلميه السعوديه كښي شائع شوى وو، او دهغه دقلمي نسخي تصحيح علامه شيخ محمد بن ابراهيم رحمه الله كړيده په اخر كښي زه دخپلو مشامخو شكر كذاريم چاچه د دي شرحي مراجعه كړيده او مونږ ته يې مفيدي مشوري راكړي خصوصا دشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان او دالله ته يې مفيدي مشوري راكړي خصوصا دشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان او دالله په داكټر عبد العزيز محمد بن على ال عبد اللطيف شكريه اداكووم او دالله واله داله يې دو دي شرحي ميه داكووم او دالله واله د دي هي مفيدي مشوري راكړي خصوصا دشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان او دالله واله د دي هي مفيدي مشوري راكړي خصوصا دشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان او دالله واله د دي هي مفيدي مفيدي مشوري راكړي خصوصا د شيخ عبد الله يې مفيدي اد اكووم او دالله

جل جلاله نه دعا كووم چه داشرحه داسي مفيده (فائده منده) وكرځوي لكه څنګه چه يي ددي اصل (متن) مفيد (فائده مند) ګرځولي دي.

ای الله! مونږته او زمونږ مور اوپلار او استاذانو او شاګردانو ته مغفرت وکړي، ای الله! اسلام اومسلمانانوته عزت او قوت ورکړي شرک اومشرکین ذلیل اورسواکړې الله تعالی ښه اوریدونکی او ډیر نیژدي دی بنده ګانوته.

محمد بن سعد بن عبد الرحمن الحنين عضو هيئة التدريس بجامة الامام محمد بن سعود الاسلامية الرياض ص. ب: ٥٧٦٠ الرمزالبريدي: ١١٤٣٢ Hon1390@gmail.com









### دمؤلف مقدمه

محترمو لوستونكو وروڼو وس ستاسو په وړاندي د شيخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب (رحمه الله) يو مفيد كتاب (قواعد اربعه) موجود دى، او دهغې شرحه او وضاحت په دي كتاب كښي ستاسو حضور ته پيش كوو.

### 🏶 شيخ الاسلام رحمه الله فرمايي:

بسم الله الرحمن الرحيم (دالله په نوم چه رحمن اورحيم دى شروع كوم) دالله نه دعا كوم چه كريم (عزتمند ذات دى) او دعرش عظيم رب دى چه هغه تا خپل دوست جوړ كړي په دنيا او اخرت كښې او تا مبارك (بركت والا جوړ كړي هرځاي چه يي، او تاپه خپلو هغه بنده ګانوكښې شامل كړې كوم چه دالله د فضل احساناتو او انعاماتو شكر اداكوې، او د ابتلاء امتحان او ازما يښت په وخت كښې د صبر او تحمل مظاهره كوي، او چه ګناه تري صادره شي نو دخپل رب نه مغفرت او معافي طلب كوي، يقينا په نعمتونو باندي دالله شكر اداكول، او په مصيبتونو باندي صبر كول او دخپل رب نه د ګنا هونو معافي طلب كول دا دري واړه كارونه دانسان دسعادت او نيک بختې عنوان دى.

شيخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ددي كتاب شروع په (بسم الله الرحمن الرحيم) سره له دوو وجونه كړيده اوله وجه داده چه د يو كار په شروع كښي دبسم الله ويل عمل دى په قران كريم باندي، دوهمه وجه داده چه په ديكښې د رسول الله صلى الله عليه وسلم تا بعدارې ده، ځكه چه رسول الله صلى الله عليه وسلم به خپل خطونه د بسم الله نه شروع كول، لكه په صحيح بخاري او مسلم كښي د عبد الله بن عباس رضي الله عنه نه روايت دى چه كله رسول الله صلى الله عليه وسلم دروم بادشاه هرقل ته خط ليكلو نو نبي اكرم صلى الله عليه وسلم اوفرمايل:

«بسم الله الرحمن الرحيم من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم..» زه داخط دالله په نوم چه رحمن اورحيم دى ليكم دمحمد له طرفه د روم باد شاه هرقل ته (۱).

بيا مؤلف رحمه الله د لو ستونكو لپاره دالله تبارك وتعالى نه دعا غو ښتې ده په دي قول سره (أسأل الله الكريم) او دا دمصنف رحمه الله عادت دى په ټولو تصانيفو كښي چه طالب العلم ته دعاكوي.

او دا دمصنف رحمه الله دمينې اومحبت دليل دى دطالب العلم سره، دعلم اهتمام او دمتعلم سره مينه محبت دا ډير اهم (غوره) اخلاق دي هر عالم با يد په دي اخلاقو باندي خپل ځان سنمبال کړي، او دتبليغ علم (علم درسولو) اهتمام اوکوشش وکړي.

<sup>(</sup>۱) بخاري: (۷)، ومسلم: (۱۷۷۳).

نه داچه تبليغ علم (علم بل ته رسول) يو بوج او وزن وګڼي او کوشش کوې چه ځان تري خلاصکړي.

بلکي دعلم اهتمام او طلباو سره مينه محبت کول د مخکنو علماو په صفاتو کښي يو زليدونکي صفت دي، هغوې به دعلم ډيراهتمام کولو او دطلباو سره به يي ډيره مينه او محبت كولو، او دا دهغوې اخلاق وو، لكه ابن جماعه کنانی رحمه الله د درس او تدریس باره کښی دعالم (مدرس) اداب او اخلاق ذکر کري فرمايي چه د استاذ لپاره پڪار دي چه د طالب العلم د مصالحو پوره اهتمام اولحاظ وکړي، او دطالب العلم سره داسي د نرمۍ شفقت او احسان معامله وكري لكه څنګه چه يي دخيل محبوب اولاد سره كوي، كله كله د طالب العلم نه بعضي كمزورياني صادريري كوم چه عام طور سره د انسان نه صادريږي نو په داسي موقع باندي بايد مدرس د صبر او تحمل اظهار وكړي او طالب العلم معاف كړي او معذوريي وګڼي، اودخيرخواهي په بنياد يي داصلاح كوشش وكړي په نرمي اوشفقت سره او دسختي نه بايد اجتناب وكړي، مقصد به يي د طالب العلم اصلاح وي استاد له پکارده چه د طالب العلم شاګرد سره د تواضع اوخاکسارۍ نه کار واخلي او همدارنګه د تپوس کونکي سره هم د نرمۍ معامله کول پڪارده چه کله د الله دحقو قو او دبنده ګانو دحقوقو لحاظ کوي $^{(1)}$ .



<sup>(</sup>١) آداب ٣٦٦ السامع والمتكلم: ١٥٩-١٥٩





## د (الكريم) معنى او مفهوم

مؤلف رحمه الله د الله جل جلاله لپاره لفظ د (الكريم) استعمال كړيدى «كريم» دالله جل جلاله نوم دى، داسماء حسنى نه، الله سبحانه وتعالى خپل ځان په (كرم) سره متصف كړي، ځكه چه الله تعالى اكرم (نهايت جود اوسخا ولا ذات دى) او لفظ د (كرم) دهغي جوامعو الفاظو نه دى، كوم چه ټولو محاسنو او محامدو ته شامل دى، دد ينه صرف عطاء (وركړه) مقصود نده بلكه د عطاء «وركړي» معنى ددينه يعني «لفظ دكرم نه» پوره كيږي.

ځکه چه په حقیقت کښي په بل باندي احسان کول د محاسنو اعلی درجه ده اوکرم ډیري زیاتي خیر خواهۍ ته وایي، (۱) «کریم» او «اکرم» او همدارنګه بعضي نور اسماء حسنی مثلا «علي» (اعلی) او همدارنګه (قدیر (او مقتدر) دا الفاظ مختلف دي او معنی یی یوه ده، له دي وجي نه هر یو جدا او مستقل نوم دی، ابن حجر رحمه الله فرمایي، چه د یو صفت نه ډیر نومونه مشتق شي نوهر یو نوم جدا او مستقل نوم شمارل کیږي او ددینه هیڅ مانع نشته، ځکه چه په دي اسماو کښي في الجمله تغایر اواختلاف دی او هر یو نوم د بل نوم نه په یو خصوصیت سره جداوي چه دغه، خصوصیت په بل نوم کښي نه وي (۱).

<sup>(</sup>۱) فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیة: (۲۹۳/۱٦).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: (١١-١٩).





## د (العرش) معنى اومفهوم

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله په خپله دعا کښي د الله جل جلاله لپاره لفظ د (رب العرش العظیم) استعمال کړیدي.

معنی دعرش په لغت د عربو کښي د بادشاهۍ تخت ته وايي، اوهر چه عرش الرحمن (د الله جل جلاله عرش دی نوهغه د پښو والا تخت دی چه ملائکو بار کړیدی او ددنیا او مخلو قاتو لپاره د یو چت حیثیت لري(۱).

د عرش الهي صفات په قران اوحديث كښي، په قران او حديث كښي د عرش الهي متعدد صفات ذكردي، چه بعضي دهغي نه په لاندي ډول ذكركيري:

الله عظمت: په قران كښي د عرش الهي يو صفت عظمت ذكر دى لكه الله جل جلاله فرمايي:

### ﴿ اللَّهُ لَاۤ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [النمل: ٢٦]

د الله نه سوى هيڅ برحق معبو د نشته او هغه د عظيم (لوي) عرش مالک دى، حقيقت كښي الله جل جلاله دهر څيز رب او مالک دى ليكن په دي ايت كريمه كښې يي دالله جل جلاله د ربوبيت تخصيص كړيدى

(١) شرح الطحاوية ابن ابي العز: (٣٦٦).

د عرش عظيم سره، بعضي علماء كرامويي داسي توجيه كړيده چه عرش د الله جل جلاله په مخلوقاتو كښي يو لوي او عظيم مخلوق دى، ددي وجي نه يي په دي ايت كريمه كښي تخصيص شوي دى (۱).

که مجد د عرش الهي صفت په قران کښي مجد (لوي شان وا لا عرش) هم ذکر دي لکه الله جل جلاله فرمائلي دي:

### ﴿ذُواًلُعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ﴾ [البروج: ١٥]

دلوي عرش والا مالك دي.

د حمزه اوكسائي په قرأت كښي په لفظ دمجيد باندي دكسرې رعايت شويدي او صفت كرځولي شويدي دالمجيد، دهمدي تركيب مطابق دايت ترجمه شويده.

کرم بل صفت د عرش الهي په قران کښي کريم هم بيان شويدي لکه الله جل جلاله فرمائلي دي:

### ﴿ لَآ إِلَٰهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْمَرْشِ ٱلْكَرِيمِ ﴾ [المؤمنون: ١١٦]

د الله نه سوى بل هیڅ معبود برحق نشته اوهغه د عزتمند عرش مالک دي.

دمصنف رحمه الله داقول (چه الله جل جلاله دي تا په دنيا او اخرت كښي خپل دوست جوړكړې (ولي) دالله داسماءحسني نه يو نوم دى، لكه الله تعالى فرمائي:

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن عطيه: ۱۰ - ۱۰٦

### ﴿ أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِۦٓ أَوۡلِيَآ ۚ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِىُّ وَهُوَ يُحۡمِى ٱلْمَوۡتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىۡءٍ قَادِيرٌ ﴾ [الشورى: ٩]

ایا نیولي دي دوي سوادالله تعالی نه مددګاران نو الله تعالی خاص هغه مددګاردی او هغه به ژوندي کوي مړي او هغه په هرڅه باندي قدرت والا د ی، (الله تعالی کار ساز او مددګاردی) ددي جملې مفهوم دادی، چه الله تعالی د ټولو مخلوقاتو دټولو کارونو متولي، کارساز، اومددګاردی.

اوهغه دټولوكارونو تدبيركونكى اومالك دى، او دمؤ منانو لپاره دالله تعالى خاص ولايت دى هغه داچه الله تعالى خپل مؤمنان بنده كان دتيرو نه راوباسي رڼا ته، مدد اونصرت يي كوي(۱).

د مؤلف رحمه الله داقول: چه الله تعالى دي تا بركتناك كړې هرځاي چه يي، په حقيقت كښي دادعا دعيسى عليه السلام ددي قول نه ماخوذ ده كله چه هغه دمور په غيږه كښي وو، او داسي يي وويل: لكه الله تعالى دهغي په باره كښي فرمايي:

### ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ [مريم: ٣]

او الله تعالى زه بركت والا كرځولى يم هر ځاي چه يم، دبركت تفسير په تعليم الخير (خير طرف ته ښو دنه كولوسره هم شويدى اوپه امر بالمعروف او نهي عن المنكرسره هم شويدى (۱) او ددينه علاوه نور اقوال هم شته په تفسير د بركت كښي چه هيڅ تعارض او تضاد په كښي نشته.

<sup>(</sup>١) تفسير ألأسماء الحسني، سعيد القحطا ني: ص: ١١٢-١١٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير: (۳–۱۱۷).

فائده: ديو ايت په تفسيركښي چه دسلفو نه مختلف اقوال ذكروي په حقيقت كښي هغه اختلاف دتنوع وي، اختلاف دتضاد نه وي. شيخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله فرمائي: سلفو علماء په مابين كښي د تفسير متعلق اختلاف ډير كم دى، په نسبت سره فقهي احكاموته، او دتفسير متعلق چه كوم اختلاف منقول وي، غالبا هغه اختلاف د تنوع وي اختلاف دتضاد نه وي(۱).

د مؤلف: داقول چه الله تعالى دي تا په خپلو هغه مؤمنانو بنده ګانو کښي شامل کړي کوم چه دالله تعالى دنعمتونو شکر اداکوي او دامتحان ازمائش او مصیبت په وخت کښي د صبر مظاهره کوي. او چه ګناهونه تري صادر شي نو دخپل رب نه معافي غواړي یقینا دادري حالتونه دانسان دسعادت اونیک بختۍ عنوان دی.

حقیقت کښي بنده ددي دري حالتونه بهر نه وي. بلکې همیشه د دي دري حالتونونه په یو حالت کښي وي،

دالله تعالى له طرفه ډير زيات نعمتونه په بنده ګانو باندي شويدي چه په بنده ګانو باندي دهغي شکر اداکول لازم او ضروري دي. اوکله په انسان باندي از ميښت امتحان،

اومصيبت راځي نوصبر او تحمل ورباندي لازم دى، كله كله انسان دګناه مرتكب شي نو ورباندي خپل رب طرف ته رجوع توبه او استغفار لازم دى (۲).

<sup>(</sup>١) الفتاوى: (١٣-٣١٣).

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب لابن القيم: (٥).

فائده: همدارنگه طبراني په معجم كبيركښي يو مرفوع روايت ذكر كړيدي (من ابتلي فصبر، وأعطى فشكر، وظلم فغفر، وظلم فاستغفر).

چاچه دامتحان اومصيبت په وخت كښي صبر وكړو او دنعمتونو په وخت كښي دالله تعالى شكر اداكړه ظلم ورباندي وشو، نو معافي يي وكړه او په بل چا يي ظلم وكړو نو معافي يي وغو ښتله داحديث سخت ضعيف دى، وگورى. (۱)(۱).

## ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَدَ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتَبِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَّنُ وَهُم مُّهْ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]

هغه کسان چه ايمان يي راوړيدي او دشرک نه يي ځان بچ کړيدي پس همدوې دامن اوهدايت والادي.

### 🏶 شيخ الاسلام رحمه الله فرما يي:

پوهه شه: الله تعالى دي خپل عبادت او طاعت طرف ته ستا رهنمايي وكړي، چه حنيفيت دابراهيم عليه السلام دين دى، دابراهيم عليه السلام ددين دحنيفيت مفهوم اومطلب دادى: چه صرف يواځي په اخلاص سره دالله تعالى عبادت او بنده كى وكړېشى لكه الله تعالى فرمايي:

### ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الناريات: ٥٦]

<sup>(</sup>١) سلسلة الاحاديث الضعيفة والموضوعة للالباني: (٤٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) الجامع: (٣٢٣٥).

ما انسانان اوپيران صرف ددي لپاره پيداكريدي چه خاص زما عبادت او بنده ګي وکړي ددي ايت مبارکه نه په وضاحت سره دامعلومه شوه چه الله تعالی انسانان او پیران صرف دخپل عبادت او بنده کی لپاره پيداکړيدي، نو په دي خبره باندي ښه ځان پوهه کړه چه د خالص توحيد نه بغير هيڅ عبادت عبادت نه دي، ددي مثال پشان دلمانځه دي لکه څرنګه چه هیڅ لمونځ بغیر داوداسه نه لمونځ نه وي.

هرکله چه په عبادت کښي شرک داخل شي نو عبادت برباد فاسد او باطل شي لکه حدث (بي او دسي) سره چه طهارت باطليږي.

هرکله چه تاته داخبره ښه واضحه شوه چه شرک کله دعبادت سره ګډ و ډ شي نوعبادت برباده وي او اعمال هم له مينځه وري، اوځاي دمشرک دهميشه لپاره اور دجهنم دي، نو پدي به هم پوهه شوي يي چه دتوحيد اهميت پيژندل او دشرک دفساد نه ځان خبره ول څومره اهم او ضروري دي، اميد دي چه الله تعالى تاته دشرك دجال نه نجات در په برخه كري، دكوم په باره كښي چه الله تعالى فرمايلي دي:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النساء: ١٨]

یقیناالله تعالی نه معاف کوي چه شرک وکریشي دهغه سره او معاف کوي ددينه علاوه نورګناهونه چاته چه وغواري.





### دعلم معنى اومفهوم

د مؤلف رحمه الله دا قول: چه پوهه شه الله تعالى دي خپل عبادت اوطاعت طرف ته ستا رهنمايي وكړي حنيفيت دابراهيم عليه السلام دين دى، د حنيفيت مفهوم دادى: چه صرف يواځي په اخلاص سره دالله تعالى عبادت او بنده كي وكړيشي.

فايده: مؤلف رحمه الله خپله خبره د (اعلم) لفظ نه شروع كړه، او دا د امرصيغه ده دعلم نه، او ددي معنى ده پوهه شه، علماء د دي لفظ د معنى اومدلول په باره كښي مختلف اقوال ذكركړيدي چه دهغي تفصيل دادى:

نه علم: دهغي پوخ او مظبوط اعتقاد نوم دي كوم چه دواقع سره عين مطابق وي(١).

لكه دامثال چه هر مخلوق دپاره خالق پيداكونكى لازم او ضروري وي او هغه الله تعالى دى نو ديته علم وايي، ځكه چه دا حكم په يقيني طور سره صادر شوي اودواقع سره بلكل عين مطابق دى.

ته دبعضي علماء دقول مطابق دعلم هيڅ تعريف نه كيږي، لكه ابن العربي المالكي داقول كړيدى، او ددي علت دادى چه علم دومره زيات

<sup>(</sup>١) لتعريفات للجرجاني: ١٥٧

واضح دی چه تعریف ته هیڅ ضرورت نه لري(۱) (اعلم) دامر صیغه هغه وخت استعمالیږي چه کله د یو اهم څیز بیانول مقصود وي، مطلب داشو، کوم علوم او معارف چه تا ته بیانیږي نو دهغي د پو هي دپاره ځان تیار کړه(۱).



<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي: (١٠/١٣/١ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) حاسية الأصول الثلاثة لابن قاسم: (٩).



### درشد تعریف

(الرشد) رشد او هدایت دالله تعالی په عظیم احساناتو او انعاماتو کښي یو عظیم احسان دی، لکه الله تعالی فرمایي:

# ﴿ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُوكَ ﴿ فَضَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِمُ ﴾ [الحجرات: ٧-٨]

دغه كسان هم د وي كا مياب دي دالله تعالى دفضل او نعمت د و جي نه، الله تعالى پوهه او حكمت والا دى. د رشد تعريف بعضي علماء داسي كوي، چه رشد په حق باندي مستقيم كلك او مظبوط پا تكيدلو ته وايي(١٠).

### 🏶 په رشد او هدايت کښي فرق:

ابن قيم رحمه الله فرمايي: علم نافع (فايده مندعلم او په هغي باندي عمل کولو ته (رشد) وايي، رشد اوهدي چه کله جدا جدا ذکرشي نو هريو د يو بل معني ته شامليږي.

يعني رشد دهدي په معني، او هدي درشدپه معني راځي، او چه کله يو ځاي ذکرشي نو درشد معني ده د حق علم حاصلول او دهدي معني ده د حق علم مطابق عمل کول(۱).

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني: (٥-٧١).

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان: (٥٣٧).

#### 🏶 د اطاعت معنی:



اطاعت هغه تابعداري او پيروي ته وايي چه د دين او شريعت دحڪم مطابق وي(١) يعني عبادت په داسي طريقه سره کول چه دالله تعالى دحڪم مطابق وي $^{(1)}$ .

ددي مثال: د اطاعت مثال لكه لمونځ شو، لمونځ ترهغه وخته پوري اطاعت تابعداري نده ترڅو پوري چه دالله تعالى دحكم مطابق او سره د شروطو واجباتو او اركانو ادا نه شي.

د مؤلف رحمه الله داقول: چه حنيفيت د ابراهيم عليه السلام دين دي، او ددي مفهوم دادي چه يواځي په اخلاص سره دالله تعالي عبادت او بنده کی وکریشی) دحنیف کلمه په قران کریم کښی ډیر کرته ذکر شويده، او الله تعالى په انسا نانو باندي فرض كريده چه دحنيفيت (استقامت والا) جور شي، اول الله تعالى په اهل كتاب يهود او نصارا و باندي دافرض کريوه چه د حنيفيت دين تابعداري وکري، او بيا يي په امت محمدي باندي داهم فرض کړه چه ددين حنيف چه د توحيد دين دي تابعداري وکړي يعني په ټولو انسانانو باندي دافرض ده چه دملت ابراهيمي تا بعداري وكري(٣)، لكه الله تعالى فرمايي:

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية الابن ابي العز الحنفي: (١-٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) الكوكب المنير لإ بنّ النّجار: (١-٣٨).

<sup>(</sup>٣) جامع المسائل لشيخ الإسلام ابن تيمية (١٧٩/٥).

### ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيـمَ حَنِيفًا ۗ وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣]

وحي وكړه مونږ تاته چه تابعدارې كوه دملت دابراهيم عليه السلام چه كلک موحد وو او نه وو د مشركانو د ډلي نه.

همدارنګه الله تعالى فرمايلي دي:

# ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَةُ ، وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي اللهِ وَيَ اللهِ عَن مِلَةً إِنْهُ ، فِي الْلَاخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ [البقرة: ١٣]

او مخ نه اړه وي د دين د ابراهيم عليه السلام نه مګر هغه څوک چه بي وقوف کړي ځان خپل او يقينا غوره کړی وو مونږ ده لره په دنيا کښي اويقينا دی به خامخا په اخرت کښي د کاميابو نه وي. او همدارنګه الله تعالى فرمايي:

# ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ تَهْتَدُواً قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِ مَلَةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ اللَّهُ شَرِكِينَ ﴾ [البقرة: ١٣٥]

دوي وايي چه شي تاسي يهود يان يا نصرى لاربه ومومې، اوايه مونږ تابع يو د دين دابراهيم عليه السلام چه پوخ موحد وو، او نه وو دى دمشركانو د ډلي نه. هركله چه داخبره ښه واضحه معلومه شوه چه د حنيفيت تابعدارې فرض او لازم ده په ټولو خلكو باندي نو مصنف رحمه الله واضحه كړه چه حنيفيت د ابراهيم عليه السلام د دين او ملت نوم دى،







#### دملت معني

### (ملت) دين او شريعت ته وايي(١):

### 🛞 پس د حنیفیت صحیح مفهوم اومعنی:

حنيفيت دهغه ديني لاري نوم دى، په كومه باندي چه ابراهيم عليه السلام ولاړ وو، يعني په اخلاص سره دالله تعالى عبادت او بنده كې كول عربو به هغه كس ته هم حنيف وايو كوم چه به ديهودو او نصراو ددين نه واوړيده، ددي وجي نه بعضي اهل كتابو په خپلو كتابونو كښي د حنيف دكلمي سره دښمني ښكاره كړي، او داهغه عرب وو كومو چه حج او ختنه جمع كړيوه، (او دا دواړه يعني حج او ختنه كول د دين ابراهيمي جزء وو، حالانكه دوي مشركين وو<sup>(۱)</sup>.

(حنیف) دحنف نه ماخوذ دی، او دحنف اصلي معنی ده میلان کول، نودحنیف معنی شوه د باطل دینونونه اعراض کونکی، بعضي علماو ویلي دي چه دحنف اصلي معنی استقامت ده، ددي وجي نه دابراهیم علیه السلام دین ته دحنیفیت نوم ایښودل شوی دی $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) أحكام القران للقرطبي: (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) جامع المسائل لابن تيمية: (٥/ ١٨٤).

شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله فرمايي: حنيف هغه شخص ته وايي چه دخپل رب په حكم باندي كلك او مستقيم وي، او دهر قسمه باطل نه اعراض كونكي وي، حنيفيت په اصل كښي يواځي په اخلاص سره دالله تعالى عبادت او بنده كي كول او په هغې باندي هميشه قائم پاتكيدل او دالله تعالى سره محبت كول او هغه ته عاجزي كول او دهر قسمه شرك نه ځان ساتل ديته حنيفيت وايي(۱).

دمؤلف رحمه الله داقول: (كله چه تاته داخبره ښه واضحه شوه چه ته الله تعالى دخپل عبادت لپاره پيداكړى يي، نو په دي خبره باندي هم ځان پوهه كړه چه د خالص توحيد نه بغير هيڅ عبادت مقبول عبادت نشي كيدلاي لكه څرنګه چه د اوداسه نه بغيرهيڅ لمونځ نشي كيدلاي، يعني خالص توحيد دهرعبادت دقبوليت لپاره داسي اساسي او بنيادي شرط دى لكه څرنګه چه د لمانځه د قبوليت لپاره طهارت بنيادي شرط دى.

او ددي دليل په قران كريم كښي دا ايت كريمه ده:

## ﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشَرِّكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]

او بنده کې کوۍ دالله تعالى او مه شريكوې دهغه سره هيڅ شي.

په دي ايت كريمه كښي الله تعالى دعبادت امر او دشرك نه ځان ساتل يي يوځاي ذكر كړيدى، ددينه داخبره واضحه كيږي چه دعبادت دقبوليت لپاره توحيد شرط دى.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: (٥/ ٢٣٩) (١٠/ ٢٦٦).

مصنف رحمه الله وفرمايل: چه كوم عبادت دالله تعالى لپاره خالص نه وي نو هغې ته عبادت نه ويل كيږي، لكه دمشرك عبادت ته عبادت نه ويل كيږي.

ليكن ددي باوجود الله تعالى دعبادت لفظ ددي حقيقي معنى خلاف استعمال كړيدى،او دمشرك عبادت ته يي هم عبادت ويلى دى، لكه الله تعالى فرمايي:

## ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ ﴾ [الفرقان: ٥٠]

او بنده کې کوي دوي سيوا دالله تعالى نه دهغه چا چه نه نفع ورکولاي شي دويته او نه نقصان ورکولاي شي دويته، او همدارنګه الله تعالى په يو بل ايت کښي فرمايي:

﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنْتُمْ تَعَبُدُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٥] ﴿ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ الْأَقَدَمُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٦]

اويل ابراهيم عليه السلام ايا خبريي تاسو په حال دهغه چا چه تاسو هغوي لره بنده کې کوي \* تاسو او مشران ستاسو مخکني.







## عبادت په قران اوحديث کښي

شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله: ددي مسئلي وضاحت په داسي انداز كړيدى چه په هغي سره دمصنف مراد اومقصود ښه واضح كيږي، دهغي حاصل دادى:

### 🏶 دعبادت لفظ په قران او حدیث کښي په دوه طریقو سره استعمال شویدس.

مطلق: کله د عبادت نه مراد مطلق عبادت وي، او دا د الله تعالى په نیزمقبول وي ځکه چه خالص دالله تعالى لپاره وي، په دي معنى او اعتبار سره دمشرک عبادت ته عبادت نه ویل کیږي، ځکه چه هغه خالص دالله تعالى لپاره نه وي همدارنګه لفظ د مطلق ایمان صرف سوچه اوصحیح ایمان ته شاملیږي، او د کفارو او مشرکینو ایمان ته نه شاملیږي ځکه چه کفار او مشرکین دالله دتعالى په ربو بیت باندي اقرار او اعتراف کوي، لیکن دالله تعالى سره په توحیدالوهیت کښي شرک کوي.

مقید: کله چه مشرک دالله تعالی عبادت کوي او دهغي سره دغیرالله عبادت هم کوي، نو دي باندي دعبادت اطلاق کیږي خو د (قید) سره لکه داسي ویل کیږي چه دا شخص دالله تعالی عبادت کوي

او دغير الله عبادت هم كوي او يا داسي وويل شي چه دا شخص دالله تعالى سره په عبادت كښي شرك كوي.

په قران کريم او احاديثو کښي ددي وضاحت موجود دي، لکه مخکښي دقران کريم دوه اياتونه ذکر شو، او همدارنګه دا قول دالله تعالى:

### ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآَّ ۗ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ [الزخون: ٢٦]

او کله چه اويل ابراهيم عليه السلام پلار خپل او قوم خپل ته يقينا زه بيزاره يم د هغه چانه چه تاسو يي بنده کې کوې.

په دي ايت كريمه كښي د دوي متعلق دعبادت لفظ استعمال شويدى، ليكن مقيد، يعني عبادت ستاسو الله تعالى لره سره دشرك نه،يعني زه ستاسو د هغه عبادت نه بيزاره يم چه شرك ورسره وي، ددي وجي نه كله چه د مشركينو او كفارو نه نفي دمطلق عبادت راشي لكه په دي قول دالله تعالى كښى:

## ﴿ وَلَآ أَنَاْ عَابِدُ مَّا عَبَدَّتُمْ ﴾ [الكافرون: ٤]

او نه يم زه عبادت كونكي په هغه طريقه چه تاسو عبادت كوي.

نو دلته نفي دمقيد عبادت نه ده مراد، بلكه نفي دعبادت مطلق مراد ده او دا هغه عبادت دى چه دالله په نيز مقبول او دالله تعالى په توفيق سره كيږي(١).

<sup>(</sup>١) الفتاوي: (١٦-٧٧٥).

37

فائده: شيخ عبدالله الغنيمان حفظه الله فرمايي: چه ددي تفصيل نه دمؤلف رحمه الله مقصود او مراد ښه نه واضح كيږي، بلكه فرق دادى، چه په لغت كښي دعبادت اطلاق په هر هغه معبود باندي كيږي چه قصد يي وشي په عبادت سره ليكن په شرعه كښي صرف هغه عبادت معتبراو مقبول دى چه دتوحيد سره وي، اصل كښى دافرق دى.

او فرق د اطلاق او تقید ښه واضح ندی، ددي وضاحت نه معلومه شوه چه مراد دمصنف په نفي دعبادت مطلق سره نفي دهغه عبادت مرادده، کوم چه دالله تعالى په توفيق سره کيري.

دمؤلف رحمه الله داقول: هركله چه تاته داخبره ښه واضحه شوه چه شرك كله دعبادت سره كډ و چشي نوعبادت برباده وي، مصنف رحمه الله ددي خبري وضاحت كوي چه كله، دعبادت سره شرك ګډ و چشي نو څه احكام ورباندي مرتب كيږي، اول حكم يي دا بيان كړيدى، چه دشرك دوجي نه عبادت برباد يږي، هركله چه شرك دعبادت سره ګډو چشي نو عبادت فاسد اوبرباد شي، كه يو شخص دحج نيت او اراده وكړي اوحج اداكړي، او بيا دغيرالله نه مدد وغواړي او يا دغيرالله دپاره نذر ياذبحه وكړي نو حج يي باطل فاسد او برباد شه، لكه الله تعالى فرمايي:

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]

او که بالفرض شرک کړي وي دوۍ خامخا برباد شوي به وي،

ددوي هغه عملونه چه دوۍ کول، اوهمدارنکه که يوشخص اودس وکړي او بيا شرک وکړي دالله تعالى سره نو طهارت اواودس يي فاسد اوباطل شو.

ابن قدامه رحمه الله فرمائي: چه طهارت يوعمل دى او دا عمل حكما باقي پا تې كيږي اوچه كله ورته باطلونكى څيز عارض شي نو باطليږي، نو په شرك سره هم خامخا باطليږي، ځكه چه طهارت داسي عبادت دى چه په حدث (بي اودسى) سره فاسديږي نو شرك يي خو خامخا له مينځه وړي(۱).

د مصنف داقول چه دشرک دوجي نه عمل او عبادت برباديږي اوددي دپاره يي لفظ د (احباط) استعمال کړيدي، بعضي علماو ددي وضاحت په بطلان سره کړيدي.

قاضي عياض رحمه الله فرمائي: چه د «أحبط عملك» او «حبط عملك» دواړو يوه معنى ده چه باطليدل دي، او لفظ دباطل او فاسد دا الفاظ مختلف دي او معنى يي يوه ده (۱۰).

مصنف رحمه الله دشرک په باره کښي لفظ د حبوط يعني دعمل برباديدل يي عطف کړيدي، په لفظ د (فساد) يعني دعمل فاسديدلو باندي، او ضمير د (ا فسدها) يي هغه عبادت ته راجع کړيدي، چه شرک ورسره ګډوډ

<sup>(</sup>١) المغنى: (١-٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) مشارق الآنوار: (١-٢٢١).

39

شوى وي، او لفظ د العمل) چه معرف بالام دى او دلالت كوي په عموم باندي، ددي اسناد يي كړيدى، لفظ د (الحبوط) يعني دعمل برباديدلو ته ځكه چه دعمل برباديدل يي دوهم هغه حكم وګرځه وو كوم چه مرتب كيږي په شرك باندي.

په دي معنی باندي چه دشرک اول حکم دادی چه دشرک دوجي نه هغه عبادت برباديږي دکوم سره چه شرک ګډوډ شوی وي، اودوهم حکم دشرک دادی، چه د شرک دوجي نه هغه اعمال صالحه هم برباديږي چه ددي شرک نه يي مخکي کړي وي، او ددي ښه وضاحت په دي قول دالله تعالی کښی دی:

# ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخُنْسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٠]

او يقينا وحي كړي شوېده تاته اوهغه كسانو ته چه ستانه مخكي دي كه چيري شرك د او كړو خامخا برباد به شي عمل ستا او خامخا شي به ته دتاوان وا لو نه.

مصنف رحمه الله فرمايي: كوم انسان چه دشرك نه ځان نه ساتي دا كافر دى، اګركه په امت كښي ډير لوې عبادت كونكى وې، دشپې لمونځونه (تهجد) كوي او د ورځي روژې نيسي، دا اعمال يي ټول برباد دي! الله تعالى فرمايى:

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]

او که بالفرض شرک کړی وی دوۍ خامخا برباد شوي به وی، ددوي هغه عملونه چه دوۍ کول، دمشرک داعمالو عاقبت داسي وي لکه يو سړی د جنابت ناپاکۍ په حالت کښي لمونځونه کوي، او د جنابت نه غسل نه کوي، او يا داسي لکه يوسړی په ډيره سخته ګرمۍ کښې روژې نيسي او بيا دورځي زناکوي.

امام ابن قيم رحمه الله د اعمالو دبرباديدلونوعيت دوه قسمه بيان كړيدى، يعني داعمالو برباديدل دوه قسمه دي.

عام: ددي صورت دادی لکه په مرتد کیدلو سره دانسان ټول نیک اعمال بربادیږی، او په صحیح توبې سره دانسان ټول ګناهونه معاف کیږي.

ته خاص: ددي صورت دادي: لكه بعضي نيك اعمال برباد شي، او بعضي كناهونه معاف شي او ديته جزءيي برباديدل وايي(١):

مصنف رحمه الله فرمايي: چه مشرک (شرک کونکی) به هميشه په اور دجهنم کښي وي، ددي نه مراد دمصنف رحمه الله دريم حکم دی چه مرتب کيږي په شرک اکبر باندي ځکه چه مشرک که دتوبې نه بغير دشرک په حالت کښي مړشه نو هميشه به په اور دجهنم کښي اوسيږي، الله تعالى فرمايى:

# ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمٌّ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ

<sup>(</sup>١) كتاب الصلاة لابن القيم: (٨٦).

# يَكَبَىٰ إِسْرَاءِ بِلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ إِنَّهُۥ مَن يُشْرِكْ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّالُّ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: ٧٢]

يقينا كفركريدي هغه كسانو چه وايي بيشكه الله تعالى هغه مسيح ځوي دمريم دي، او ويلي دي مسيح: اي بني اسرائيلو بندګي کوي دالله تعالی چه رب ځما دي او رب ستاسو دي، بيشکه چا چه شرک وکړو دالله تعالى سره پس يقينا حرام كړيدي الله تعالى په هغه باندي جنت او ځاي دهغه اور دجهنم دي، او نشته ظالمانولره هيڅ مددګار.

هرکله چه تاته داخبره ښه واضحه شوه چه شرک کله دعبادت سره ګډ و ډ شي نوعبادت برباده وي، او اعمال هم له مينځه وري، اوځاي دمشرک دهميشه لپاره اور دجهنم وي نو پدي به هم پوهه شوي يي چه دتوحيد اهمیت پیژندل او دشرک دفساد نه ځان خبره ول څومره اهم او ضروري دي، اميد دي چه الله تعالى تاته دشرك د جال نه نجات در په برخه كړي، دكوم په باره كښي چه الله تعالى فرمايلي دي:

# ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَّءُ ۚ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]

يقيناالله تعالى نه معاف كوي چه شرك وكړيشي دهغه سره او معاف کوي ددينه علاوه نورګناهونه چاته چه وغواړي، او چاچه شرک وکړو دالله تعالى سره پس يقينا جوړه يي كړوګناه لويه.

د شيخ الاسلام رحمه الله په كلام كښي ددي قواعدو او اصولو داهميت

ذكردى، هغه په خپلو نورو رسالو كښي په مختلفو مقاماتو كښي ددي اصولو او قواعدو داهميت وضاحت كړيدى، چه دهغي خلاصه داده:

کښي دواقع کیدلو نه محفوظ کیږي. کښي دواقع کیدلو نه محفوظ کیږي.

ته یه دغه اصولواو قواعدو کښي د لاآله الا الله صحیح معنی او مطلب بیان شویدی.

په ددغي اصولو اوقو اعدو په معرفت اوپوهې سره دتوحيداو شرک په مابين کې ښه فرق کيږي.

مصنف رحمه الله فرمايي دشرک نه دبچ کيدلولپاره معرفت دڅلورو اصولو او قواعدو ضروري دی، کوم چه الله تعالى په قران کښي بيان کړيدي، او دغي اصولو اوقواعدو په وجه باندي انسان دلا اله الا الله صحيح معنى او مفهوم پژندلى شي، او ددغي اصولو او قواعدو په رڼا کښي داهل اسلام او اهل شرک په مابين کښي ښه تميز او وضاحت کيږي، الله تعالى د په تا رحم وکړي، ته ددغه اصولو او قواعدو باره کښي غور او فکر وکړه، او خپله پوهه دغه اصولو طرف ته متوجه کړه، ځکه چه دا ډير فائده مند اصول دي.

د مؤلف رحمه الله داقول، شرك اكبر دكوم په باره كښي چه الله تعالى فرمايلي دي:

#### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى ٓ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ [النساء: ١٨]

يقيناالله تعالى نه معاف كوي چه شرك وكړيشي دهغه سره او معاف كوي ددينه علاوه نورګناهونه چاته چه اوغواړي، او چاچه شرك وكړو دالله تعالى سره پس يقينا جوړه يي كړو ګناه لويه.

دا هم دهغه احكامو د جملي څخه دي كوم چه په شرك اكبر باندي مرتب كيږي او هغه داچه الله تعالى هغه مشرك نه معاف كوي چه په لوي شرك كښي اخته وي، او بغير دتو بې نه مړ شي ليكن دشرك اكبر نه علاوه نور كبيره ګناهونه چه چا كړي وي او بغير دتوبې نه مړ شي نو دا دالله تعالى مشيئت ته وسپارل شو، كه خوښه يي شي معاف به يي كړي او كه خوښه شي عذاب به وركړي، او دا ددي ايت معنى او مقصود دى.

مصنف رحمه الله وفرمايل: چه ددي اصولو اوقواعدو په معرفت او پوهي سره مونږ دشرک او غيرالله دعبادت د جال نه بهر وتلي شو.

قواعد: دقاعده جمع ده او قاعده په لغت کښي بنياد او اساس ته وايي، کله چه وويل شي قواعد البيت نوددي نه مقصود دکور بنياد او اساس وي(١).



<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور: (٧- ٤٣٤).





# دقاعدي معني

#### 🛞 دقاعدي تعريف په اصطلاح دعلماو کښي:

علماء كله داسي فرمايي چه په دي مسئله كښي قاعده داده او كله داسي وايي چه په دي باب كښي قاعده داده، نومراد په دي سره هغه كلي قضيي (مسائل) وي چه په هغي كښي دغور فكرنه بعد جزيي قضيي (مسائل) معلو ميږي (۱۰).

ددي مثال دادی لکه وویل شي: چاچه عبادت دغیرالله طرف ته واړه وو نو ده یقینا شرک اوکړو، داقضیه کلیه ده، په دي باندي دغور فکر نه بعد جزیي قضيي داسي معلومیږي، چاچه دغیرالله لپاره ذبحه اوکړه یا یی دغیرالله لپاره نذر نیاز وکړه، یایی غیرالله ته سجده وکړه، نو ددي څه حکم دی؟ نو دمخکې قضيي نه معلومه شوه چه دامشرک دی، ځکه چه دا ټول دعبادت انواع دي، چاچه دا دغیرالله لپاره اوکړل نو دایقیني مشرک دی.

#### 🏶 معرفة :

ديوشي اصلي حالت معلو مولو ته معرفت وايي(٢) دالله تعالى لپاره وصف

<sup>(</sup>١) شرح مختصر الروضة للطوفي: (١- ١٢٠).

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني: (٢١٨).

د (عارف) نشي بيانيدلى، او په دي باندي احمد بن حمدان دقاضي ابو يعلى محمد بن حسين نه اجماع نقل كړيده (۱) او الله تعالى په وصف د (عالم) سره متصف كيږي، لكه الله تعالى فرمايلي دي:

# ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيَّبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠]

عالم دی په هر پټ او ښکاره باندي پس اوچت دی دهغي نه چه دوي دهغه سره شريکوي.

دالله تعالى لپاره لفظ دمعرفت نه استعماليږي ځکه چه دمعرفت نه مخکې جهل وي او دا دالله تعالى په باره کښي مستحيل (ناشوني) دى.

حُکه چه دالله تبارک وتعالی علم ازلی دی یعنی دازل نه تر ابده پوری الله تعالی عالم دی په ما کان اوما یکون باندی(۱) اوبل دوهمه وجه داده چه معرفت یقین او ظن (کمان ته) دواړو ته شاملیږی او داهم دالله تعالی په باره کښی مستحیل (ناشونی) دی(۱).

فائده: دالله تعالى اسماء او صفات توقيفي دي، يعني په قران او حديث سره ثابت دي، له دي وجي نه په هر چا لازم ده چه ددي په باره كښي او ددينه علاوه په نورو امورو كښي د اهل سنت والجماعت موقف خپل كرى.

<sup>(</sup>١) الكوكب المنير: (١/١٥-٦٦).

<sup>(</sup>١) التعريفات: (١٧١).

<sup>(</sup>٣) شرح الاصول من علم الاصول عثيمن: (٥٥).

47

شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله فرمائي: چه دسلفو صالحينو مذهب دادى. چه هغوي دالله تعالى لپاره هغه صفات ثابتوي كوم چه الله تعالى د خپل ځان لپاره ثابت كړيدي، او يا رسول الله صلى الله عليه وسلم دالله تعالى لپاره ثابت كړيدي بغيرد تحريف (معنى بدلولونه) او بغير دتحليل (معنى نه انكاركولونه) او بغير دتكييف (كيفيت بيانه ولونه) او بغير دتمثيل (مثال وركولونه).

#### ايا دالله تعالى علم په يقين سره متصف كول درست دي؟

جواب دالله تعالى علم په يقين متصف كول درست ندي، ځكه چه كلمه ديقين په داسي څه دلالت كوي، چه مخكي موجود نه وي، او دا د الله تعالى دعلم باره كښي مستحيل (ناشوني) دى.

ابن القطان رحمه الله ددي وضاحت په خپل کتاب فتح الرحمن کښي په تفصيل سره کړيدي(۲):

د مصنف رحمه الله داقول: چه الله تعالى ددي قواعدو ذكر په قران كريم كښي كړيدى په دي قول سره مصنف رحمه الله ددي قواعدو او اصولو مراجع اومصادرو ته اشاره كوي هغه داچه داقواعد او اصول د قران كريم نه ماخوذ او مستنبط دي، او داد مصنف رحمه الله دكتابونو كمال او امتياز دى چه دقران او احاديثو په قوي دلائلو باندي مبني وي.

<sup>(</sup>١) الفتاوي: (٥-٢٦).

<sup>(</sup>١) فتح الرحمن: (١٠).





# اول اصل او قاعده

په دي پوهه شه چه هغه مشركين او كفار چه رسول الله صلى الله عليه وسلم ورسره قتال (جنگ) كړيدى هغوې په دي اقرار او اعتراف كولو چه الله تعالى رازق خالق او مدبر دى، ليكن هغوي په دي اقرار سره په اسلام كښي داخل نه شو، ددي دليل دا قول دالله تعالى دى:

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَمَن يُجْرَجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴾ [يونس: ٣]

او ا په څوک روزې درکوي داسمان او د زمکې نه او يا څوک اختيار مند دي د غوږونو اود سترګو.

او څوک را وباسي ژوندی دمړنه او راوباسي مړدژوندی نه اوڅوک انتظام کوي د ډټولو کارونو پس اوبه وايي دوي چه الله تعالى پس اوايه ته ايا ځان نه بچ کوې دشرک نه.

#### 🛞 ددي اول اصل او قاعدې معنی او مطلب:

دمكې كفاراو مشركين كومو كښي چه الله تعالى ، رسول الله صلى الله عليه وسلم نبي راوليږه، هغوي د اسماعيل عليه السلام اولادول، او

باندي دقتال (جنگ) امر اوكرو.

دابراهيم عليه السلام د دين څه حصه پكښي هم باقي پاتي وه له دي وجي نه په ديكښي څه تعجب نشته چه هغوي دالله تعالى په خالقيت او رازقيت او تدبير باندي اعتراف او اقرار كولو، ليكن ايا دي اقرار او اعتراف دوي په اسلام كښي داخل كړل او وينه اومال يي محفوظ شو؟ مصنف رحمه الله په قطعي دليل سره دا واضحه كړه چه د مشركينو دي اقرار او اعتراف دوي په اسلام كښي داخل نه كړل، بلكه الله تعالى په دوي باندي دكفر حكم اوكړو او خپل نبي ته يي ددوي په خلاف

امام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله دا اصل او قاعده ولي بيان كړه؟ كه څوک د مصنف رحمه الله په دور باندي سوچ اوكړي او په هغه حالاتو باندي چه مصنف ورسره مخامخ وو، نو داخبره به ورته ښه واضحه شي چه مصنف رحمه الله دا قاعده ولي بيان او واضحه ثابته كړه ځكه چه ډير هغه خلک چه اسلام ته منسوب ول، داسلام په خلاف او منافي كارونو كښي مبتلاء وو، دقبرونو په عبادت كښي مبتلاء وو، او څه تعداد علماء داسي هم وو چه باطل يي د حق په لباس كښي خلكو ته پيش كړى وو!

او مصنف رحمه الله ددي ټولو حقيقتونو نه واقف او باخبر وو، او په دي ډير ښه پوهيده چه داخلک دهغه توحيد دحقيقت نه ناخبره دي په کوم چه رسول الله صلى الله عليه وسلم راليږل شوى وو، ددي وجي دوي په انحراف 51

او ګمراهۍ کښي واقع شوي دي، او دوي داعقیده لري چه په هرمکلف باندي صرف دتوحيدربوبيت پيژندل ضروري دي اودوي دجهالت اوياد تقليد دوجي نه داخيال او ګمان هم کوي چه دلااله الاالله معني داده چه الله تعالى خالق رازق او داشياو پيداكونكي دي فقط ددي له وجي نه اګرکه يو شخص په كفري كارونو كښي واقع وي لکه دغيرالله لپاره ذبح كول او دغيرالله نه مدد غوښتل او دمخلوق نه هغه حاجات غوښتل په كومو باندي چه صرف الله تعالي قادر وي او دمخلوق د قدرت نه بهر وي نو ددوي په نيز باندي داشخص مرتد نه شمارل کيږي ترڅو پوري چه دا شخص داعقيده لري چه الله تعالى خالق رازق او ددي كائناتو مدبر دي(١). لهذا ددي باطل اعتقاد درد لپاره مصنف رحمه الله داقاعده واضحه او ثابته كره چه هغه كفار او مشركين مكه چه رسول الله صلى الله عليه وسلم ورسره قتال (جنګ) اوکرو هغوي هم دالله تعالى په ربوبيت باندي اقرار او اعتراف كولو او ددي باوجود دي اقرار هغوي په اسلام كښي داخل نه کړل!.

# ه دنورو دلائلو سره سره د ایت کریهه نه ددی اصل لپاره وجه د استدلال

دتوحيدپه باره کښي د قبر پرستو دانحراف خلاصه داسي محڪن ده، چه دهغوي گمان دادي، چه رسول الله صلى الله عليه وسلم صرف دتوحيد

<sup>(</sup>١) دعاوي المناوئي: عبد العزيز عبداللطيف (١٩٣- ١٩٤).

ربوبيت لپاره نبي راليږل شوى وو، او دهمدي په بنياد يي دمخالفينو سره دشمنې قتل قتال (جنگونه) کړي وو، او په همدي توحيد ربوبيت باندي اعتراف کولو سره دانسان وينه اومال په دنيا کښي محفوظ کيږي، او په اخرت کښي ورته نجات حاصليږي، او صرف په همدي توحيد ربوبيت باندي اعتراف چه الله تعالى خالق رازق او مدبر دى، فقط همدا د لااله الله معنى اومقصد دى.

ځکه خو مصنف رحمه الله د قران کريم په رڼا کښي په واضح دليل سره دا ثابته کړه چه د قبر پرستو دا اعتقاد او عقيده خطاء او باطله ده د مذکوره ايت کريمه تسلي بخش وضاحت په دوه طريقو سره کيږي.

الله تعالى خالق مالك رازق او دټولو كارونو تد بير كونكى دى، ليكن دي اقرار او اعتراف كولو چه الله تعالى خالق مالك رازق او دټولو كارونو تد بير كونكى دى، ليكن ددي اقرار با وجود دوي په اسلام كښي داخل نه شول، او داحقيقت په دي ايت كريمه سره ښه واضح كيږي:

# ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧]

او که چیري تپوس اوکړي ته د دوي نه چه چا پیدا کړیدي دا (شفعاء) خامخا دوي به ووایي الله تعالى نو څرنګه اوړیدلي کیږي دوي د تو حید نه.

یعنی زمونږ رازق او زمونږ دسترګو غوږو نو او دمرګ او ژوند مالک اود ټولوکارونومدبرالله تعالى په خالقيت

باندي هم اقرار كولو لكه په ايت مذكوره كښي الله تعالى په ښه وضاحت سره داسي فرمائلي دي:

# ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخوف: ٨٧]

او که چیري تپوس وکړي ته د دوي نه چه چا پیدا کړیدي دا (شفعاء) خامخا دوي به ووایي الله تعالی نو څرنګه اوړیدلی کیږي دوي دتوحید نه. 

که داچه صرف په توحید ربوبیت باندي اقرار کولو سره ا نسان دجهنم نه نجات نشي حاصلوي ددي وضاحت دایت کریمه داخري حصي نه کیږي.

لکه الله تعالى مشركينو ته دا تهديد وركړو چه دعذاب نه ځان ولي نه بچ كوي!؟

#### ﴿فَقُلُ أَفَلًا نَنَّقُونَ ﴾ [يونس: ٣١]

که چیرته دوي صرف په دي اقرار سره دعذاب نه بچکیدل، نو دا تهدید یي ولي ورکولو؟

ابن جرير رحمه الله ددي آيت ﴿ لَيَقُولُنَّ الله عنه تفسير كښي فرمائي، يعني هغوي به تاته ضرور په جواب كښي دا وايي چه ددي هرڅه كونكى الله تعالى دى، ﴿ فَقُلْ أَفَلاَ نَنْقُونَ ﴾ نوته ورته په جواب كښي ووايه چه ايا څان نه بچ كوې دشرك نه، يعني تاسو په دي اعتراف كوې چه دهرڅه مالك الله تعالى دى، او بيا هم دالله تعالى سره شرك كوي او دمعبود

حقیقی نه علاوه نورباطل معبودانو ته رامدد شه وایی نو ایا تاسو دالله تعالى دعذاب نه نه ویریری(۱).

او هر چه دمشرکینو داګمان دی، چه د (لااله الا الله) مطلب او مقصد دادی، چه دالله تعالى نه سوا بل څوک خالق رازق او مدبر نشته.

او دا ددي كلمي مطابقي معنى ده، لفظ د ټولې معنى سره مطابق دى، يعني دكلمي طيبي نه مراد صرف توحيد ربوبيت دى، داګمان ددوي باطل دى. ځكه چه چا ته الله تعالى په قران كريم كښي دغور فكر او سوچ توفيق وركړى وي، او درسول الله صلى الله عليه وسلم په سيرت كښي سوچ او فكر اوكړي او درسول الله صلى الله عليه وسلم په دعوت كښي سوچ او تدبر اوكړي نو په اسانۍ سره به ورته واضحه شي چه دمشركينو داګمان چه د (لااله الا الله) نه مراد صرف توحيد ربوبيت دى، باطل او خطاء دى. ځكه چه الله تعالى ددي كلمې (لااله الاالله) معنى په قران كريم كښي بيان كړيده، اوددي وضاحت يې بل چاته ندى حواله كړى، لكه الله تعالى نه سوا ددي كلمي (لااله الاالله) معنى داسي بيان كړيده چه د الله تعالى نه سوا دبل چا نه دعبادت نفي كول او صرف يواځي دالله تبارك وتعالى لپاره دبل چا نه دعبادت نفي كول او صرف يواځي دالله تبارك وتعالى لپاره عبادت ثابتول لكه الله تبارك وتعالى فرمايي:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِي فَإِنَّهُ, سَيَهُدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ - لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الخف: ٢٦-٢]

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن جریر: (۷- ۱۱۶).

او كله چه وويل ابراهيم عليه السلام پلار خپل او قوم خپل ته يقينا زه بيزاره يم د هغه چا نه چه تاسو يي بنده كې كوي. مگر هغه ذات چه زه يي پيداكړى يم نو هغه به ماته لار ښايي. او پاتي كړه الله تعالى داكلمه باقي په اولاد دهغه كښي. دي لپاره چه دوي اوكرځي دكمراهۍ نه.

فا ئده: هرلفظ چه په يوه معني دلالت كوي. دهغي دري اقسام دي.

#### 🏶 ددل لت قسمونه :

الله دلالت مطابقت يا دلالت تطابق: هركله چه دلفظ نه پوره معنى واخستى شي ديته دلالت مطابقي وايي ځكه چه لفظ دمعنى سره مطابق شو.

دلالت تضمني: هركله چه دلفظ د پوره معنى نه يوه جزئي معنى واخستي شي ديته دلالت تضمني وايي. ځكه چه دغه جزئي معنى په پوره معنى كښي يو جزء وي دكومي لپاره چه لفظ وضع شوى وى.

دلالت التزامي: هركله چه دلفظ نه يوه داسي معني واخستي شي كومه چه د لفظ دمعني سره لازمه وي ديته دلالت التزامي وايي(١).

فائده: علامه عبد الرحمن بن القاسم -رحمه الله- فرمائي: چه ددي عظيمي كلمي (لا اله الا الله) معنى داده چه دالله تعالى نه سوى هيڅ معبود برحق او معبود حقيقي نشته دى، بلكه دالله تعالى نه سوا چه څومره باطل الهه

<sup>(</sup>١) شرح القصيدة النونية: الابن القيم - خليل الهراس: (١- ١٣٥).

دي دهغوي عبادت سراسر باطل او گمراهي ده، او همدارنگه د (لا اله الا الله) دلالت په توحيد الوهيت باندي دلالت مطابقي دى، او هرچه بعضي جاهلان داگمان كوي چه ددي كلمي معنى صرف داده چه نشته دى خالق رازق اومدبر مگر يو الله دى، دا گمان خطاء دى ځكه چه د (لا اله الا الله) معنى توحيد الوهيت دى، اگر كه دا معنى چه نشته دى خالق رازق او مدبر مگر يو الله دى، ددي كلمي يوجزء دى، ليكن په حقيقت كښي او مدبر مگر يو الله دى، ددي كلمي يوجزء دى، ليكن په حقيقت كښي داكلمه دتوحيد الوهيت لپاره وضع شويده، يعني په اخلاص سره يواځي دالله تبارك وتعالى عبادت كول او ټول انواع دعبادت دالله تعالى لپاره خاص كول (۱) هغه كومه كلمه وه كومه چه ابراهيم عليه السلام په خپل خاص كول (۱) هغه داچه دهر معبود من دون الله نه دبراءت اعلان او ديو الله مقدمه كړه هغه داچه دهر معبود من دون الله نه دبراءت اعلان او ديو الله تعالى واحد لا شريك ذات لپاره يي دعبادت گواهي وركړه.

عكرمه، مجاهد، ضحاك، قتادة، اوسدي، وغيره مفسرينو دا فرمائلي دي: چه مراد دهغي كلمي نه كومه چه په قران كريم كښي وارده ده، او ابراهيم عليه السلام په خپل اولاد كښي باقي پريښي وه هغه كلمه دتوحيد (لا اله الله) ده (۱۰).

علامه ابن كثير فرمائي: چه ددي كلمي مقصود اومطلوب دادي، چه يواځي په اخلاص سره دالله تعالى واحد لاشريك ذات عبادت وكړيشي، او دالله

<sup>(</sup>١) حاشيه ثلاثة الاصول: (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: (۲۱۹/٤).

تعالى نه سوا چه څومره باطل معبودان دي دهغي نه براءت وکړيشي، ځکه چه معبود برحق صرف اوصرف يو الله تبارک وتعالى دى(١).

دالله تعالى داقول هم د (لا اله الا الله) معنى ښه واضحه كوي.

﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَه إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥] ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجْنُونٍ ﴾ [الصافات: ٣٦]

يقينا دوي وو. چه كله به وويل شو دوى ته نشته حقدار دبنده كي سيوا د الله تعالى نه نو دوي به لويي كوله، او دوي به وويل ايا پريږدو مونږ معبو دان خپل له وجي دشاعر ليوني نه.

په دي ايت كريمه كښي ددي خبري واضح دليل دى، چه د (لا اله الا الله) پوره معنى دانده چه دالله تعالى نه سوا بل خالق رازق او مدبر نشته، بلكه پو ره معنى يي داده چه دالله تعالى نه بغيربل هيڅوك دعبادت حقدار نشته او يواځي په اخلاص سره بايد دالله تعالى عبادت اوكړيشي، او په دي باندي مشركين هم پوهيدل ځكه يي ددي كلمي نه انكار كولو. او كه چيرته ددي كلمي معنى همدغه وى، يعني چه دالله تعالى نه بغير بل څوك خالق رازق نشته نوپه دي باندي خو مشركينو هم اعتراف كولو نو بيا مشركينو د (لا اله الا الله) نه ولي انكار كولو؟

سؤال پيداکيږي چه دقريشو مشرکينو ددي کلمي نه کوم مقصداو معني اخستي وه واضحه ده چه دقريشو مشرکينو ددي کلمي نه صحيح مطلب

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: (٤- ٩٢١).

او معنی اخستي وه هغه داچه دالله تعالی نه سوا ټول معبودان پریښودل اودهغي نه دبراءت اعلان کول او یواځي په اخلاص سره دالله تعالی عبادت او بنده کي کول، ددي وجي نه کله چه به دوي ته ددي کلمي دعوت ورکړی شو نو داسي به يي ویل:

# ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوا عَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونِ ﴾ [الصافات: ٣٦]

او دوي به وويل ايا پريږدو مونږ معبو دان خپل له وجي دشاعر ليوني نه.

دمشركينو په نيز باندي د (لا اله الا الله) كلمي همدا معنى وه چه دالله تبارك وتعالى نه سوا نور ټول معبودان پريښودل، او ددي حقيقي معني كومه چه مشركينو ددي كلمي نه فهم كړيوه زيات تاكيد هغه وخت وشو كوم وخت چه نبي كريم صلى الله عليه وسلم دوي ته دادعوت وركړو چه (قولوا: لااله الا الله) تاسودا اقراروكړۍ چه دالله تعالى نه سوا بل معبود حقيقي نشته، نو دي مشركينو په جواب كښي داسي وويل:

### ﴿ أَجَعَلُ الْأَرِلَى لَهُ إِلَاهًا وَحِمَّا ۚ إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥]

آيا جوړ کړيدي ده ډير معبودانولره معبود يو يقينا دا څيز ډير نا اشنا دي. کفار او مشرکين په دي پوهه شوي وو، چه ددي کلمي پوره معني داده چه دالله تعالى نه سوا نور ټول معبودان پريښودل او ديو معبود حقيقي الله تبارک وتعالى عبادت او بنده کې کول.

علامه ابن کثیررحمه الله فرمايي: آيا ده داګمان کړيدي، چه معبود صرف

يودى، او دهغه نه علاوه بل هيڅ معبود نشته، مشركينو ددينه انكار كولو، (الله تعالى دي دوي رسواكړي) او دالله تعالى سره په شرك نه كولو باندي يي تعجب كولو، ځكه چه مشركينو ته دبتانو عبادت دپلار نيكه نه په ميراث كښي پاتي شوى وو.

او دبتانو محبت يي زړونو ته داخل شوى وو(۱) دقران كريم ددي مباركو اياتونو نه دا حقيقت ښه واضح شو چه په كلمه دتوحيد كښي د (اله) معنى ده معبود برحق او په دي باندي دعلماء اجماع ده، په خلاف دقبر پرستو مشركينو چه هغوي په كمراهي سره دا اعتقاد لري چه د (لا اله الا الله) معنى ده لاخالق او لاقادر على الاختراع الا الله) يعني دالله تعالى نه سوا بل خالق رازق نشته، او ددوي داخيال دى، چه دوي كله داكلمه ووايي نو دتوحيد اخري درجي ته ورسيږي اكركه دغير الله لپاره عبادت كوي(۱).

#### 🛞 د اول اصل او قاعدي دشرحي خلاصه :

قتال (جنگ) كړى وو، هغوي هم په توحيد ربو بيت باندي اقرار او اعتراف كولو، ليكن دي اقرار او اعتراف هغوي په اسلام كښي داخل نه كړل، او نه يي دهغوي ويني اومال محفوظ كړ.

ته دقبر پرستو مشركينو همدا عقيده ده چه د (لا اله الا الله) معني

<sup>(</sup>١) تفسيرالقران العظيم: (٨٢/٤).

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد: سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبدالوهاب

صرف توحید ربوبیت دی، او په دي اقرار سره انسان مسلمان معرفي کیږي او په اسلام کښي داخلیږي وینه اومال یي محفوظ کیږي، لیکن دقران کریم او نبوي احادیثو دد لائلو په رڼا کښي دا اعتقاد سراسر باطل دی.







# دوهم اصل او قاعده

مشركين وايي: چه غيرالله طرف ته زمونږ توجه ددي لپاره ده چه په دي سره مونږ شفاعت او قرب الهي حاصلوو، ددي قربت متعلق الله تعالى فرمايي:

﴿ وَالَّذِينَ اَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى اللَّهِ زُلُّفَىٓ إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۖ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنْذِبُ كَفَارُ ﴾ [الزمز: ٣]

او هغه كسان چه نيولي دي سيوا دالله تعالى نه مدد كاران (وايي) بند كې نه كوو مونږ ددوي مكر ددي لپاره چه نيزدي كړي مونږ الله تعالى ته په نيزدي كولو سره يقينا الله تعالى به فيصله وكړي په مينځ ددوي كښي په هغه څيز كښي چه دوي په هغي كښي اختلاف كوي يقينا الله تعالى توفيق نه وركوي هغه چاته چه ډير دروغژن دى، ډير كفر كونكى دى.

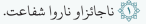
او دشفاعت متعلق الله تعالى داسي فرمايي:

﴿ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَكَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُوُلِآءِ شُفَعَـُوُناعِنـدَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨]

او بندګې کوي داخلق سيوا دالله تعالى د هغه څه چه نه ضرر رسولي شي

دويته او نه نفع رسولي شي دويته او وايي دوي چه داکسان سفارشيان زمونږدي په دربار دالله تعالى کښي.

### 🏶 دشفاعت دوه قسمه دي:





ناجائز اوناروا شفاعت:دغيرالله نه داسي څيزونو غوښتل په كومو باندي چه دالله تعالى نه علاوه بل څوك قادر نه وي، لكه الله تبارك وتعالى فرمايى:

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَتَكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌٌ لَا بَيْعُ فِيدِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]

اى ايمان والو خرچ كوي دهغي نه چه دركړيدي مونږ تاسوته مخكي ددينه چه رابه شي ورځ (دقيامت) نه به وي خرڅول په هغي كښي او نه دوستانه او نه به وي سفارش، او كافران دوي لوي ظالمان دي.

مشروع او جائز شفاعت: داهغه شفاعت دى، كوم چه دالله تعالى نه طلب كيږي، او په ديكښي دشفاعت كونكې اكرام، اواحترام وي ځكه چه دهغه شفاعت قبول كړيشي.

اوشفاعت به دهغه چا په حق كښي قبليږي دچا دقول او عمل نه چه الله تعالى خوشحاله او راضي وي لكه الله تعالى فرمايي:

# ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ، ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

څوک دی هغه کس چه سفارش اوکړي په نيز دده، مګر دده په اجازه سره.

دمشركينو او كفار ود قربت (نيز ديكت) او شفاعت لپاره دغير الله نه غو ښتل او دغير الله طرف ته متوجه كيدل ددوي يو مهم اصل دى، ځكه چه موضوع دشفاعت سره ددي اصل ډير ژور ربط او تعلق دى، ددي وجي نه د مخكني او وسني دور مشركان دشفاعت په بهانه دالله تبارك وتعالى سره شرك كوي.

#### 🛞 دشفاعت لغوي معنى:

شفاعت په عربي ژبه کښي دتاق په مقابله کښي راځي، لکه جفت او تاق، کله چه وويل شي (شفع لي، يشفع، شفاعة، ويتشفع) نو ددي معنى طلب دشفاعت وي، دشافع جمع شفعاء راځي، او چه کله وويل شي (استشفعه) نو معنى يي داوي چه دهغه نه يي شفاعت طلب کړو(۱).

#### 🛞 دشفاعت شرعي معنى:

دشفاعت ډير تعريفونه شويدي، چه دهغي دجملي څخه يو دادي: بل چا ته دفائدي لپاره او يا دهغه نه ضرر دفعه کولو لپاره وسيله او زريعه جوريدل<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: (١٨٣/٨-١٨٤).

<sup>(</sup>٢) شرح لمعة الاعتقاد: لابن عثيمن (١٢٨).

دا تعریف دشفاعت لپاره پوره جامع تعریف دی، کوم چه دیني او دنیاوي ټولو کارونو ته شاملیږي.

#### 🏶 ددوهم اصل او قاعدی معنی او مفهوم :

د عربو په نيز باندي بت پرستي دشرک يو لوي مظهر رواج شوی وو، تر دي پوري چه په کورونو کښي يي بتان ايښي وو او دهغي عبادتونه به يي کول، بعضي قبائل دعربو داسي هم وو چه دعبادت لپاره به يي خاص قسم بت دخپل ځان لپاره خاص کړی وو، لکه دطی او انعم قبيلو لپاره د (يغوث) په نوم باندي يوخاص قسم بت وو چه دهغي عبادت به يي کولو، او دکلب قبيلي لپاره يو بل بت وو د (ود) په نوم باندي او دهغي عبادت به يي کولو(۱).

دا ډيره دتعجب خبره ده چه ددي بتانو عبادت په ډيره لويه پيماني سره كيدلو سرددينه چه ددي بتانو حقيقت داوو چه صرف دلرګو او يا دكاڼو نه جوړ كړى شوي ول، ليكن د ا بتان دې مشركينو ديو معبود غائب په شكل كښي ايښي وو او په دي عقيده وو چه دابتان دهغه غائب معبود قائم مقام دي، كه نه نو داخبره دخيال او تصور نه ډيره لري ده چه يو عقل مند انسان چه په خپل لاس باندي لرګي او يا كاڼي وتراشي او بت ترينه جوړ كړي او بيا ورته معبود وايي او عبادت يي كوي، (۱) مشركينو په دي حقيت اعتراف كولو چه خالق صرف الله تعالى دى، رزق او

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام: (۹۷/۱).

<sup>(</sup>٢) اغاثة اللهفان: لابن القيم (٢-١٨٢).

روزي وركول صرف دالله تعالى په لاس كښي ده او دابتان مخلوق دي، ليكن ددي باوجود دامشركين دبتانو عبادت ته څه شي اماده او تيار كړي وو؟(١)

الله تعالى په دي ايت كريمه كښي ددي وضاحت كړى دى، چه كفارو او مشركينو دبتانو عبات ځكه كولو چه دوي داعقيده لرله چه دابتان زمونږ لپاره شفاعت كوي دالله تعالى په نيز باندي او مونږ الله تعالى ته نيژدي كوي، هركله چه دي كفارو او مشركينو د ملائكو پيغبرانو او نيكانو بندګانو باره كښي داعقيده ولرله چه دا زمونږ سفارشيان دي نو ددوي دمجسمو تصويران يي جوړكړل، او دابه يي ويل چه ددي مجسمو او تصويرانو نه زمونږ سفارش طلب كول په حقيقت كښي ددوي (ملائكو پيغمبرانو او نيكانو) نه سفارش طلب كول دي، او الله تعالى په دوي باندي دشرك او دكفر حكم وكړو(۱).

# ه امام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله دا اصل او قاعده ولم الله بيان کړه؟

مخکي داخبره بيان شوه چه مشركين ددي وجي نه په شرك كښي واقع شوي ول، چه دوي داعقيده لرله چه دا ملائك پيغمبران او نيكان بندګان زمونږ سفارش كوي او مونږ الله تعالى ته نيږ دي كوي، تر دي چه الله تعالى محمد صلى الله عليه وسلم خپل رسول او نبي راوليږه، او نبي صلى

<sup>(</sup>١) قاعده في التوسل والوسيله لشيخ الاسلام ابن تيميه: (١-٣٨).

<sup>(</sup>٢) قاعده في التوسل والوسيله لشيخ الاسلام ابن تيميه: (٣٣).

الله عليه وسلم ښکاره دابيان اوکړو چه دا كفر اوشرک دي، او درب په شان کښي ګستاخي ده.

او بيا رسول الله صلى الله عليه وسلم ددي مشركينوسره جهاد او قتال اوكړو تر دي پوري چه دوي دپلار نيكه باطل عقايد پريښودل، او ديوالله تعالى عبادت يي شروع كړو، ليكن داګمان نه كيده چه بيابه دوباره داسي وخت راځي چه خلک به دشرک په مصيبت كښي اخته كيږي، او دقبرونو عبادتونه به كوي په هغه عذرونو باندي په كومو چه مخكنو مشركينو دالله تعالى سره شرك كولو، هغه عذرونه ددي نيكانو بندگانو نه سفارش طلب كول دي او ددوي په باره كښي داعقيده لرل دي چه دوي مونږ الله تعالى ته نيژ دي كوي، دهمدي عذرونو په اساس باندي مخكنو مشركانو دالله تعالى سره شرك كولو.

ددي وجي نه مصنف رحمه الله دا قاعده بيان کړه او ددي وضاحت يي اوکړو چه دا بعينه شرک او ڪفر دي.

مصنف رحمه الله فرمايي: چه زمونږ په دي زمانه کښي چه غير الله ته کوم اوازونه کيږي دهغي يو څو قسمه دي:

په دغه قسمونو كښي يو قسم دادى: چه يو شخص دالله نه هم دعاكاني غواړي او ورسره يي دپيغمبر او بزرگ وغيره نه هم غواړي او وايي چه زه له دوينه صرف سفارش غواړم كني زه په دي پوهيږم چه نفع او نقصان صرف دالله تعالى په لاس كښي دى، او دالله تعالى نه سوا بل هيڅوك دنفع او

نقصان ما لک نه دی، چونکه زه گناهنگار یم نو ددي نیک انسان پیغبر ولي وغیره نه سفارش طلب کوم، دابعینه هغه شرک دی کوم چه مخکنو مشرکانو کولو، او رسول الله صلی الله علیه وسلم ورسره ترهغه وخته پوري جهاد قتال او جنگ جاري وساته ترڅو چه دوي داشرک پریښود، او دیو الله تعالی عبادت او بندګی یی شروع کړه (۱).

# هادت دمخکنو دوه ایاتونو نه وجه داستدلال او دهغی وضاحت مخکنی دوه ایاتو نه دا لاندی حقائق واضحه کوی:

دشفاعت او قربت په خاطر دالله تعالى عبادت دغيرالله طرف ته اړول دا دمشركينو دين دى، الله تعالى دسورت زمر په اول كښي ددي خبري پوره وضاحت كړيدى، مصنف رحمه الله فرمايي: چه دسورت زمر ابتدائي اياتونه تلاوت كړه ځكه په ديكښي الله تعالى ددين اسلام او دكفارو دين او دهغي مقاصد بيان كړيدي().

دبنده او دهغي درب په مابين كښي سفارشي (سفارش كونكى) مقرره ول داشرك او كفر دى، او درب العالمين كستاخي او توهين دى، او ددي لپاره عذر پيش كول هغه ددروغو عذردى چه قابل قبول ندى، ددي خبري دليل دمذكوره اياتونو په اخركښي ذكر دى، لكه الله تعالى فرمايلى دي:

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية: (۱/۳/۲-۸٤).

<sup>(</sup>٢) الدررالسنية: (١-٦٠).

### ﴿ سُنَبَحَنَاهُ، وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨]

پاک دي، الله تعالى او لوي دى، دهغي نه چه دوي دالله سره شريكوي، اوهمدارنگه فرمايي:

#### ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَكَنْذِبُّ كَفَّارٌّ ﴾ [الزمر: ٣]

يقينا الله توفيق نه وركوي هغه چاته چه ډير دروغژن وي، ډير كفر كونكي وي.

هركله چه الله تعالى داواضح اوفرمايل چه دامشركين دسفارش دطلب كولو دوجي نه په شرك كښي واقع شوي وو، او دخپل ذات مبارك پاكي يي بيان كړه، ددينه معلومه شوه چه دا كار (دنيكانو نه سفارش طلب كول) دالله تعالى په ذات كښي تنقيص او دهغه كستاخې ده، ځكه چه الله تعالى دخپل ذات مبارك پاكي د بدو صفاتو نه بيانه وي.

او همدارنگه مصنف رحمه الله تعالى دمشركينو او كفارو دي كار (سفارش غوښتلو) ته دشرك نوم كيښود، پس هرچاچه داكار اوكړو نوهغه دمشركينو په ډله كښي داخل شو، او په دوهم ايت كريمه كښي يي دمشركينو دي كار ته لوي كفر ووايه، ځكه چه (كفار) د مبالغي صيغه ده كومه چه په دي خبره دلالت كوي چه داكفر انتهايي درجي ته رسيدلى دى، قبر پرستو ته په دي مسئله د شفاعت كښي داشبهه راغلې ده چه دوي په دي شفاعت سره دالله تعالى دتعظيم اراده كوي، ځكه ده هغوي خپل رب الله سبحانه وتعالى ددنيا په بادشاهانو او حكمرا چه هغوي خپل رب الله سبحانه وتعالى ددنيا په بادشاهانو او حكمرا

نانو باندي قياس كړيدى، لكه څرنګه چه ددي بادشاهانونه هيڅ يو څيز بغير دواسطي نه نه غو ښتل كيږي، بلكه ددوي داحترام لپاره دويته واسطه پيش كول ضروري وي، لهذا دالله تعالى ذات خو ددوي نه ډير زيات حقدار دى، نو ددي وجي نه دا قبر پرست الله تعالى ته داسفارشيان واسطه كوي.

#### 💸 ددي شبهي جواب:

دا بلكل محال او ناشوني ده چه الله تعالى ددي بادشاهانو پشان و كڼل شي او په دوي د قياس كړيشي، او دهمدي فاسد قياس له وجي نه د بتانو عبادت كيږي او كفارو او مشركينو دالله تعالى نه سوا نور او لياء دوستان او سفارشيان نيولي دي، او داقياس ځكه باطل او فاسد دى، چه دخالق او مخلوق په مينځ كښي فرق وي او همدارنګه دخالق او مخلوق او دمالك او غلام مالدار اوغريب په مينځ كښي فرق وي.

رب هغه دى چه هغه قطعا هيچاته محتاج ندى، ځكه چه هغه غني او بي پروا ذات دى، او ټول مخلوق دهر لحاظ نه خپل رب ته محتاجه دي، او هرچه بادشاهان دي نو هغوي خپل قريبي خپلوانو او وزيرانو ته محتاجه وي ځكه چه د باد شاهانو فائدي په دوي پوري متعلقي وي، او هغوي ددي باد شاهانو مدد او مرسته كوي، نو بادشاهان د احتياج دوجي نه دهغوي سفارش قبلوي، ځكه چه بادشاهان له دينه ويريږي، چه ددي سفارشيانو دشفاعت نه قبلولو په صورت كښي به دبادشاه په اطاعت او فرمانبرداري

کښي نقصان واقع شي، او دوي به ترينه بل طرف ته لاړ شي، نو ددي احتياج له وجي نه باد شاه مجبوره دي چه ددوي سفارش قبول کړي.

ليكن الله تبارك وتعالى ددي ټولو خبرو نه بي پرواه او بي نيازه دى، او دا بي نيازي دالله تبارك وتعالى د ذات مبارك سره لازمه ده، او هرچه مخلوق دى، نو هغه ټول په ټوله كښي خپل خالق ته دهر لحاظ نه محتاجه دي، لكه الله تعالى فرمايي:

# ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِاإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٥]

خاص دهغه په اختيار كښي دي هغه څه چه په اسمانونو كښي دي او هغه څه چه په زمكه كښي دي، څوك دى، هغه كس چه سفارش اوكړي په نيز دده، مګر دده په اجازه سره.

په دي ايت كريمه كښي الله تعالى داخبر وركړيدى، چه دټولو اسمانونو او زمكو او ټولو مخلوقاتو مالک صرف او صرف الله تعالى دى، نو لهذا ټول شفاعتونه هم دالله تعالى په اختيار كښي دي.

او دالله تعالى داجازت نه بغير هيڅوک شفاعت نشي کولاي، ځکه چه دالله تعالى سره هيڅوک شريک نشته دى، ټول دالله تعالى غلامان دي، او هر چه اهل دنيا (دنيا والا) دي نو دوي ديو بل سفارش کولاي شي په دنياکښي(۱).

<sup>(</sup>١) اغاثة اللهفان: (٢/٣/١-٢٠٤) وتفسير سعد: (٧١٨).

هركله چه مصنف دا واضحه كړه، چه مخكني مشركان دشفاعت په اميد په شرك كښي واقع شوي وو، نو ددينه بعد يي دشفاعت اقسام بيان كړه، او دا وضاحت يي اوكړو چه دشفاعت دوه قسمه دي.

نفي كړيدى، اوكفارو مشركينو او دهغوي پشان په دي امت كښي ناپوهه او بي علمه كسانو روا كرځولي دى (۱).

ددي نارواه شفاعت تعريف مصنف رحمه الله داسي كړيدى، چه داهغه شفاعت دى، كوم چه دغيرالله نه وغوښتل شي، او همدارنگه دناجائز شفاعت تعريف داسي هم كيدي شي، چه ناجائز شفاعت هغه دى، كوم كښي چه دمشروع او جائز شفاعت دشرطونو نه هيڅ يو شرط نه وي. مصنف رحمه الله ددي شفاعت دنفي كولو لپاره په دي ايت كريمه سره

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةً وُلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]

اى ايمان والو خرچ كوي دهغي نه چه دركړيدي مونږ تاسوته مخكي ددينه چه رابه شي ورځ (دقيامت) نه به وي خرڅول په هغي كښي او نه دوستانه او نه به وي سفارش، او كافران دوي لوي ظالمان دي.

الله مشروع او جائز شفاعت: ددي شفاعت تعريف مصنف رحمه الله

استدلال كري وو.

<sup>(</sup>١) قاعده في التوسل والوسيله: (٢٨٠).

داسي كړيدى، چه دا هغه شفاعت دى، كوم چه صرف دالله تعالى نه وغوښتل شي، بيا ددي شفاعت دوه شرطونه دي:

١.دسفارش كونكي لپاره دالله تعالى نه اجازت.

٢. دچا لپاره چه شفاعت كيري، دهغه نه دالله تعالى رضا كيدل، يعني هغه به موحد وي، لكه ابو هريرة رضى الله عنه فرمايي: (أنه قال قيل يا رسول الله من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لقد ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أول منك لما رأيت من حرصك على الحديث أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه أو نفسه). ابو هريرة رضي الله فرمايي، چه درسول الله صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وشوه چه دالله رسوله صلى الله عليه وسلم دقيامت په ورځ ستا د شفاعت په سعادت سره څوک زيات مستحق (حقدار) دي، نبي كريم صلى الله عليه وسلم ا وفرمايل: اي ابو هريره زما دايقين وو، چه ددي متعلق به ستانه مخکي څوک تپوس ونکړي. ځکه چه دحديث متعلق ما ستاډير حرص وليده واوره دقيامت په ورځ به زما په شفاعت سره، هغه کس دټولو نه زيات حقدار وي چاچه داکلمه دتوحيد (لا اله الا الله) په اخلاص سره ويلي وي، يعني خالص موحد وي.

#### 🏶 د مصنف رحمه الله داقول:

او په ديکښي دشفاعت کونکې اکرام اواحترام وي، په دي جمله کښي دشفاعت دحکمت بيان دي، هغه داچه دشفاعت نه چه کومه

فائده حاصليږي مثلا گناهگاران داور نه راويستل او يا دجنتيانو درجي اوچتول، دا الله تعالى دشفاعت نه بغير هم كولاي شي چه گناهگاران داور نه راوباسي او دجنتيانو درجي اوچتي كړي، ليكن الله تعالى داسي نه كوي بلكه بعضي صالحينو ته، دشفاعت اجازه وركوي، په ديكښي دالله تعالى ډير لوي حكمت دى، هغه داچه په ديكښي دشفاعت كونكي اكرام او احترام وي، او ددي دوه صورتونه دي.

الله دچاچه شفاعت كيږي، په هغه باندي دشفاعت كونكي فضيلت ظاهرول.

📸 الله تعالى په نيز باندي دشفاعت كونكي مرتبه اومقام ظاهرول 🗥

#### 🛞 دشفاعت متعلق يوه مسئله :

هغه داچه دهغه چا څه حکم دی، چه دنبي يا ولي وغيره نه صرف شفاعت غواړي؟ ددي دجواب خلاصه په لاندي څلور مقدماتو سره داسې ممکنه ده:

📜 چه شفاعت ددعا يو قسم دي.

دشفاعت اختيار صرف دالله تعالى سره دى، لكه الله تعالى فرمايي: وقُل لِللَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ ته ووايه اختيار دشفاعت الله تعالى لره دى ټول.

<sup>(</sup>١) القول المفيد: شرح كتاب التوحيد: لابن العثيمين: (٣٤٦-٣٤٦).

تعالى نه غوښتل پكار دي.

په چاچه دالله تعالى نه بغير دبل چانه دداسي څه طلب اوكړو چه په هغي باندي دالله تعالى نه علاوه بل څوک قادر نه وي نو دا مشرک دي، نتيجه داشوه چه د مخلوق نه شفاعت طلب كول شرک دي.

علامه سليمان بن عبد الله ال الشيخ -رحمه الله- فرمايي: كه دا اعتراض اوكړيشي، چه الله تعالى خو دشرك حكم په هغه چا كړيدى، كوم خلك خلك چه ددي شفعاء (سفارشيانو) عبادت كوي، ليكن كوم خلك چه صرف ددوينه شفاعت طلب كوي، او ددوي عبادت نه كوي، نو لهذا دا شرك ندى.

#### 🛞 ددي شبهي جواب دادی:

چه ديو شخص صرف سفارشي جوړولو سره هم شرک لازميږي، ځکه چه يو شخص شفارشي جوړول او شرک دواړه لازم او ملزوم دي.

لکه څرنګه چه شرک سره دالله تعالی توهین او ګستاخي او بي احترامي لازم او ملزوم ده، او داحقیقت دی، برابره خبره ده چه مشرک يي مني او که نه.

لهذا دا سوال اصلا باطل دى، او په خارج كښي هيڅ وجود نلري، او دا هغه شبهه ده كومي ته چه مشركينو په خپلو دماغو كښي ځاي وركړيدى.

بلکه دعا عبادت او دعبادت مغز دی، لهذا ددي (انبياء، ملائک، او نيکان بنده ګانو) نه شفاعتونه غوښتل شرک دي، که څوک يي مني او که نه(۱).

شیخ احمد بن عیسی - رحمه الله - فرمایی: الله تعالی دافرمایلی دی چه ټول اقسام دشفاعت دالله تعالی په اختیارکښي دي، نو چاچه دالله تعالی نه بغیر دبل چانه شفاعت طلب کړو، نوګویا که ده دداسي چانه شفاعت طلب کړو چه هغه نه ددي مالک دی، او نه دا اوري او نه څه ورکولاي شي، او نه داهغه وخت دی، کوم که چه شفاعت قبلیږي، او نه شفاعت کونکی، قدرت لري په شفاعت کولو باندي، مګر هغه څوک چه الله تعالی ورته اذن او اجازه ورکړي او شفاعت یی قبول کړي، لهذا په دنیا کښي د مخلوق نه شفاعتو نه غوښتل شرک عظیم دی (۱۰).

#### 🛞 ددوهم اصل او قاعدي دشرحي خلاصه :

د شفاعت او قرب الهي دحاصلولو په خاطردغيرالله عبادت كول د مشركينو او كفارو دين دي.

که دبنده اورب په مابين کي سفارشي جوړول شرک اوکفردي او دالله تعالى د ذات توهين او بي احترامي ده.

ته دقبر پرستو دا دعوه چه په شفاعت سره دوي دالله تعالى دتعظيم اراده او قصد كوي ددينه هيڅ كله تعظيم نه ثابتيږي بلكه دا دالله تعالى

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد: (١٣٧).

<sup>(</sup>٢) الرد على شبهات المستغيثين بغيرالله: (٤٧-٤٨) وفتاوى: (١٦١-١٦١-١٦١).

توهين او بي احترامي ده ډير خلک ديوشخص دتعظيم قصد کوي ليڪن په حقيقت کښي دهغه توهين او بي احترامي کوي.

و نارواه او کریم کښي دشفاعت دوه قسمه ذکر دي، یو نارواه او ناجائز شفاعت، او دوهم دشرطونو سره جائز او مشروع شفاعت.

د مشروع او جائز شفاعت حكمت دادي، چه الله تعالى په دي سره دشفاعت كونكي فضيلت ظاهره وي او دهغي قدر او منزلت ښكاره كوي.

چاچه د مخلوق نبي ياولي بزرګ وغيره نه شفاعت طلب کړو نو دا مشرک دي.







### دریم اصل او قاعده

نبي كريم صلى الله عليه وسلم په هغه ټولو خلكو باندي غالبه شو، كوم چه په خپلو عبادتونو كښي متفرق وو، په دوي كښي بعضي خلكو دملائكو عبادت كولو اوبعضي د انبياو صالحينو (نيكانو) اوبعضو د ونو بټو او كاڼو عبادت كولو، او بعضو نمر او سپوږمۍ ته سجدي كولي، نبي كريم صلى الله عليه وسلم ددي ټولو سره قتال (جنګ) اوكړو او ددوي په مابين كښي هيڅ قسمه فرق ونكړو، لكه څرنګه چه الله تعالى فرمايلي دي:

# ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّىٰ لَاتَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾

الانفال: ٣٩]

او جنګ کوي ددوي سره تر دي چه هيڅ شرک پاتي نشي، او دين ټول دالله تعالى لپاره شي.

دنمراو سپوږمۍ دعبادت په باره کښي دالله تعالى فرمان دى:

﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَّ لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَ وَاسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِي خَلْقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [نصلت: ٣٧]

او بعضي د دليلونو دتوحيد نه شپه او ورځ او سپوږمۍ دي سجدي مه کوي نمرته او نه سپوږمۍ ته او سجده خاص کوي الله تعالى ته هغه

ذات چه دايي پيداکړيدي که چيري تاسوخاص هغه لره بندګې کوي. دملائکو دعبادت متعلق الله تعالى داسې فرمايي:

## ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّخِذُواْ ٱلْلَكَتِكَةَ وَٱلنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا ﴾ [ال عمران: ٨]

او اجازت نه دركوي تاسوته (نبي صلى الله عليه وسلم) چه اوګڼي ملائک او پيغمبران دبندګې حقدار. دپيغمبرانو او رسولانو دعبادت په باره کښي الله تعالى فرمايي:

### ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَ أَلَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّى إِلَاهَ بِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [المائده: ١١٦]

اوكوم وخت چه اوبه وايي الله تعالى، اى عيسى ځوي دمريم، ايا تا ويلي دي خلو ته؟ اونيسي ما او مور ځما دبندكې حقدار سيوا دالله تعالى نه.

دنيكان صالحينو بزرگانو دعبادت په باره كښي داسي فرمايي:

هغه كسان چه دوي ورته رامدد شه وايي، غواړي هغوي خپل رب ته نيزدي والى، چه كوم يو ددوي نه زيات نيزدي وي او اميد لري دوي درحمت دهغه او ويره كوي دعذاب دهغه نه.د ونو بوټو متعلق الله تعالى فرمايي:

ایا تاسو سوچ کړیدی، په حال دلات او دعزی، او دمنات چه دریم یي روستو دی.

په حدیث شریف کښې راغلي دي: عن أبي واقد اللیثي أن رسول الله صلی الله علیه وسلم لما خرج إلی حنین مر بشجرة للمشرکین یقال لها ذات أنواط یعلقون علیها أسلحتهم فقالوا یا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط کما لهم ذات أنواط فقال النبي صلی الله علیه وسلم: (سبحان الله هذا کما قال قوم موسی اجعل لنا إلها کما لهم آلهة والذي نفسي بیده لترکبن سنة من کان قبلكم)(۱).

صحیح. ابو واقد اللیثي رضی الله عنه فرمایی: کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم حنین ته اوتلو نو دمشرکینو په یوه ونه باندی ورتیرشو، چه هغی ته یی ذات انواط ویله دی ونی ته به مشرکینو خپلی اسلحی اچولی، نو صحابه کرامو عرض اوکړو ای دالله رسوله زمونږ لپاره هم ذات انواط ده، رسول الله وضه مقرر کړه، لکه څنګه چه دمشرکینو لپاره ذات انواط ده، رسول الله صلی الله علیه وسلم اوفرمایل: سبحان الله! دا خو بعینه هغه خبره ده کومه چه دموسی علیه السلام قوم کړی وه، چه زمونږ لپاره هم یو معبود مقرر کړه لکه څرنګه چه ددی مشرکانو لپاره معبودان دی، په هغه ذات قسم کوم دچا په په لاس کښی چه زما روح دی! چه تاسو به دمخکنو امتونو پوره تابعداری کوی.

ددريم اصل او قاعدي معنى او مفهوم: اكثرو عربو داسماعيل عليه السلام په دعوت باندي دابراهيم عليه السلام دين قبول كړى وو، او

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: كتاب الفتن، باب: ماجاء لتركبن سنن من كان قبلكم: ٢١٨٠

ديوالله تبارک وتعالى عبادت يي کولو، او په دين ابراهيمي کښي داخل شوي وو، ليكن دوخت په تيريدو سره دابراهيم عليه السلام دين يي هير کړو او په شرک کښي واقع شول، او دګمراهۍ په هرکنده کښي حيران وو، بعضو دبتانو عبادت شروع کړو چه هغه په حقيقت د ملائكو، انبياو او دنيكانو عبادت وو، او بعضو د ونو بوټو او كاڼو عبادت شروع کړو، دوي په همدي حال باندي وو، چه الله تبارک وتعالى خپل نبي محمد صلى الله عليه وسلم راوليږلو، او دا امر يي ورته اوکړو چه ددي ټولو سره قتال (جنگ) وکړي بغير دفرق کولونه په دوي کښي، ځکه چه دقتال (جنگ) علت هرقسمه شرک ختمول وو، اوبل داچه بايد ټول دين دالله تعالى لپآره شي، او په همدي باندي ټول خلک راجمع شي.

امام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله دا اصل او قاعده ولي بيان كړه؟ امام رحمه الله او دهغه ملكري په اصل دين يعني په خالص توحيد باندي قائم وو، او دي طرف ته يي دعوت وركولو، او ددي دعوت په خاطر يي دقبر پرستو مشركانو په خلاف دقران قوي دلائلو په رڼا كښي دهغوي شرك ثابته وو. او ددي قبر پرستو جواب به صرف داوو، چه دا اياتونه خو دهغه چا په باره كښي نازل شويدي، كوم چه دبتانو عبادت كوي، نو تاسو شرنكه انبياء او بزركان دبتانو سره برابره وي. ددي شبهي د جواب لپاره مصنف رحمه الله دا اصل او قاعده ذكر كړه چه داخبره ښه واضحه شي. چه درسول الله صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي صرف د بتانو عبادت نه وو بلكه مختلف باطل معبودان وو، چه دهغوي عبادت بتانو عبادت نه وو بلكه مختلف باطل معبودان وو، چه دهغوي عبادت

كيدلو، بعضي خلك داسي هم وو، چه دانبياو او ملائكو عبادت يي كولو، ليكن الله تعالى ددوي په مابين كښي هيڅ فرق ندى كړى، لكه مصنف رحمه الله فرمايي:

پوهه شه (الله تعالى دي تاته هدايت اوكړي) چه دنيا دشرك نه ډكه ده، كومو خلكو چه بزرگانو ته د اعتقاد او محبت نوم ايښي دى، دا حقيقت به تاته په څلورو خبرو سره واضحه شي. او همدارنګه بعضي خلک دا وايي، چه دا اياتونه دهغه چا په باره كښي دي، چه دبتانو نه شفاعت غواړي، او مونږ خو د نيكانواو بزرگانو نه شفاعت طلب كوو، نو د الله تعالى په دي ارشاد باندي غور وركړه، اميد دى، چه ته به پوهه شي چه داخلک څومره ناپوهه دي درسول الله صلى الله عليه وسلم په دين باندي!

#### ﴿ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ [الاسراء: ٥٧]

هغه کسان چه دوي ورته رامدد شه وايي<sup>(۱)</sup>.

#### 🛞 ددي اصل او قاعدي دوه مهم مضامين :

ا هر مشرک چه دغيرالله عبادت کوي هغه ته دقتال عمومي اعلان، برابره خبره ده که دبت عبادت کوي، يا دولي بزرګ او کاڼي بوټي وغيره، ددي دليل داقول دالله تعالى دى:

# ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَاتَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ. لِلَّهِ ﴾ [الانفال: ٣٩]

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية: (۱/١٦٠).

او جنګ کوي ددوي سره تر دي چه هيڅ شرک پاتي نشي، او دين ټول دالله تعالى لپاره شي.

وجه داستدلال: دقتال (جنگ) علت هغه دشرک وجو ددی، او دا دمشرکینو هر فرد ته شامل دی، برابره خبره که دبت عبادت کوي، یا دولي بزرگ او کاڼي بوټي وغیره.

الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي مختلف باطل معبودان وو، چه بعضي دهغي نه په دي ډول وو.

#### 🏶 دنمر او سپوږ مۍ عبادت کیدلو:

ددي دليل دالله تعالى دا فرمان دى:

# ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَبْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَٱسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلسَّمَالِينَاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لَلْقَاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ الفصلة: ٣٧ الفصلة: ٣٧ الفصلة: ٣٧ الفصلة: ٣٧ الفصلة: ٣٠ الفصلة: ٣٠

او بعضي د دليلونو دتوحيد نه شپه او ورځ او سپوږمۍ دي، سجدي مه کوي، نمر ته او نه سپوږمۍ ته، او سجده خاص کوي الله تعالى ته هغه ذات چه دا يي پيداکړيدي، که چيري تاسو خاص هغه لره بندګې کوي. الله تعالى او دهغه رسول عليه السلام چه کوم کفار او مشرکين د شرک په وصف سره متصف کړيدي، هغه دوه قسمه دي، دنوح عليه السلام قوم او دابراهيم عليه السلام قوم.

دنوح عليه السلام دقوم اصلي شرک هغه دبزرګانو په قبرونو باندي ودريدل او بيايي دهغو مجسمي جوړي کړي، او عبادت به يي ورله کولو.

او دابراهیم علیه السلام دقوم اصلي شرک هغه دنمر سپوږمۍ او دستورو عبادت کول وو، دي قسمه مشرکینو ته به يي صابئين ویل او دوي په عراق کښي وسیدل، لکه الله تعالی ددوي واقعه په سورت انعام کښي بیان کړیده، بیا دمشرکینو داعقیده قوم سبا ته نقل شوه کوم چه په یمن کښي اوسیدل، او دنمر عبادت به یی کولو، لکه الله تعالی په سورت نمل کښي ددي وضاحت کړیدی.

فائده: ابن القيم رحمه الله فرمايي: چه صائبين په لوي امتونو كښي يوامت دى، ددوي په باره كښي علماو كافي اختلاف كړيدى، په دي صابئينو كښي مؤمنان هم شته او همدارنګه كافران هم، لكه الله تعالى فرمايي:

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ عَامُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّبِينَ مَنْ ءَامَنُ بالله

﴿إِنَّ الدِينَ ءَامَنُوا وَالدِينَ هَادُوا وَالنَصْدَرَى وَالصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنُ وَاللَّهِ وَٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلْلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]

يقينا هغه كسان چه ايمان يي راوړي دى، او هغه كسان چه يهو ديان دي، او نصارى او صابيان، چاچه ايمان راوړو ددوينه په الله تعالى او په ورځ روستنى، او عمل يي اوكړو نيك په طريقه دپيغمبر پس دوي لره ثواب د عمل ددوي دى، په نيز درب ددوي، او نه به وي هيڅ ويره په دوي باندي، او نه به دوي غمژن شي.

دعربو په بتانو کښي يوبت وو، دهغه نوم (شمس) وو، ددي وجي نه هغوي به د عبد شمس نوم کيښوده، او همدارنګه (شمس) هغوي ديو معبود نوم هم ګرځولي وو، او داهم ذکر شويده، چه دکنانه قبيلي بعضي خلکو د سپوږمۍ عبادت هم کولو(۱۰).

په يمن او شام كښي ډيروخلكو دصابيانو دين اختيار كړى وو، او بيا د نوي نوي دينونو په راتگ سره دصابيانو دين ختم شو<sup>(۱)</sup> نبي كريم صلى الله عليه وسلم دنمر دراختلو او پريوتلو په وخت كښي دلمانځه نه منع فرمايلي ده ځكه چه دمشركينو سره مشابهت رانشي، او دشرك زريعه او دروازه بنده شي، اوهمدارنګه نبي كريم صلى الله عليه وسلم ددي خبر وركړيدى، چه نمر د شيطان د دوه ښكروپه مينځ كښي راخيژي او پريوځي، او په دي وخت كښي مشركين نمر ته سجدي كوي<sup>(۱)</sup>.

# السلام دبعثت په وخت کښي دمل يکو عبادت:

دنبي كريم صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي چه دكومو معبودانو عبادت كيدلو په هغوي كښى ملائكې هم وي، لكه دالله تعالى په دي قول كښى ذكرشو:

# ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّخِذُوا ٱلْلَكَتِهِكَةَ وَٱلنَّبِيِّينَ أَرَّبَابًا ﴾ [ال عمران: ٨]

- (١) التحرير والتنوير: (٢٩٩/١١) اغاثة اللهفان: (٢٠٣/٢).
  - (٢) الرحيق المختوم: (٤٦-٤٧).
    - (٣) مسلم: (٨٣٢).

او اجازت نه دركوي تاسوته (نبي صلى الله عليه وسلم) چه اوګڼۍ ملائک او پيغمبران دبندګې حقدار. او همدارنګه الله تعالى په بل ځاي کښى فرمايي:

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِ كَةِ أَهَنَوُلآ إِيَاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم ۚ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثُرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ﴾ [سبأ: ١٠-٤]

او په هغه ورځ چه راجمع به کړي ټول، بيابه وايي ملائكو ته ايا داهغه كسان دي چه تاسوله يي عبادت كوو، دوي به وايي پاكي ده تالره ته زمونږ واكدار يي، داخلق نه دي مگر دوي بندگې كوله دپيريانو ډيرو ددوي په هغوي باندي يقين لرلو.

الله تعالى به دملائكو نه تپوس كوي، چه ايا تاسو دي مشركينو ته دا امر كړى وو، چه زمونږ عبادت كوي، ملائك به دالله تعالى دذات پاكې بيان كړي چه دالله تعالى سره هيڅ قسم شريك نشته او وبه وايي چه دويته شيطانانو دا امر كوو(۱).

پيريان دكفارو او مشركينو سره خبري كوي او په بعضي كارونو كښي ورسره مدد كوي بيا مشركين داگمان كوي چه دوي دملائكو عبادت كوي (۱۰).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: (۸٦٢/٣).

<sup>(</sup>٢) قاعده في التوسل والوسيله: (٣٩).

# ه نبي کريم عليه السلام دبعثت په وخت کښي دانبياو عبادت:

دنبي كريم صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي چه دكومو معبودانو عبادت كيدلو په هغوي كښى انبيا اورسولان هم وو، لكه الله تعالى فرمايي:

# ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّىَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [المائدہ: ١١٦]

او كوم وخت چه اوبه وايي الله تعالى، اى عيسى ځوي دمريم، ايا تا ويلي دي خلكو ته اونيسي ما او مور ځما دبندګې حقدار سيوا دالله تعالى نه؟

# ه نبي کريم عليه السلام دبعثت په وخت کښي د بزر کانو عبادت او بندکي:

دنبي كريم صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي د بزرګانو عبادت هم كيدلو، لكه دالله تعالى ارشاد دى:

### ﴿ أُوْلِيَهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِهُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابُهُۥ ﴾ [الاسراء: ٥٧]

هغه كسان چه دوي ورته رامدد شه وايي، غواړي هغوي خپل رب ته نيزدي والى، چه كوم يو ددوي نه زيات نيزدي وي، او اميد لري دوي درحمت دهغه او ويره كوي دعذاب دهغه نه.

#### 🛞 مصنف رحمه الله فرمايس:

دبعضي سلفو نه داسي نقل دي: بعضي قومونه داسي وو، چه د مسيح (عيسی عليه السلام) عزير عليه السلام او دملايكو عبا دت به يي كولو، نو الله تعالى ورته وفرمايل، چه دوي خو زما داسي بندگان دي لكه څرنگه چه تاسو زما بندگان يي، او دوي زما درحمت داسي اميد لري لكه څرنگه چه تاسو اميد لرئ، او دوي زما دعذاب نه داسي ويريږي لكه څرنگه چه تاسو ويريږي(۱).

دعزير عليه السلام په باره كښي دا اختلاف دى، چه آيا دا نبي دى او كه نه؟ ابن كثير رحمه الله فرمايي: چه مشهوره داده چه دا د بني اسرائلو دانبياو نه يو نبي دى، او د داود عليه السلام سليمان عليه السلام او د زكريا عليه السلام يحيى عليه السلام په مابين كښي تير شوى دى، ددينه داخبره واضحه شوه، چه په دي ايت كريمه كښي دملائكو او انبياو دعبادت ذكر دى، او مصنف رحمه الله ددي دليل هم مخكښي ذكر كړيدى، او دا ايت كريمه مصنف رحمه الله ددي لپاره دلته ذكر كړيدى، چه دليل پيش كريمه دي خبره چه مشركين دنيكانو خلكو عبادت اوبندگې كوي، نو ددي ايت كريمه دنيكانو خلكو په عبادت باندي څنگه استدلال كيږي؟

#### 🛞 ددي ايت نه استدلال په دوه طريقو سره:

🗱 ملائک او انبياء په ټولو مخلوقاتو کښي صالح او نيک مخلوق دي.

<sup>(</sup>١) الدرر السنية: (١/٥/١).

ته وي نه خصوصي سبب ته، پس دا ايت كريمه شامل دى، هر معبود من ته وي نه خصوصي سبب ته، پس دا ايت كريمه شامل دى، هر معبود من دون الله ته يعني هر هغه معبو د ته چه دالله تعالى نه ما سوا دهغي عبادت او بندكي كيږي، او هغه دالله تعالى دتقرب ذريعه جوړه وي، او دهغي نه اميد او طمع كوي، نو په ديكښي دانبياو نه علاوه نيكان خلك بزرگان وغيره ټول داخل دي، او همدارنګه د نبي كريم صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي دپيغمبرانو نه علاوه دنورو نيكانوبزرگانو عبادت همكيدلو.

لکه نصاری دعیسی علیه السلام دمور (مریم علیه السلام) په عبادت کښی اخته شوي وو، لکه دالله تعالی فرمان دی:

﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُرِّىَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [المائدہ: ١٦]

او كوم وخت چه اوبه وايي الله تعالى، اى عيسى ځوي دمريم، ايا تا ويلي دي خلكو ته اونيسي ما او مور ځما دبندگې حقدار سيوا دالله تعالى نه؟ او همدارنګه د (لات) عبادت هم كيدلو دا يو سړى وو، چه حاجيانو ته به يي د ستوانو طعام وركولو، چه كله وفات شو نو دوي ورباندي يو مزار جوړكړو او عبادت به يي ورلره كولو، (۱) دامعنى د ايت نه په تشديد (اللات) يعني په (ت) باندي شد ويلو سره ثابتيږي، او دا دعبدالله بن عباس رضى الله عنهما، قراءت دى.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: (۲۰۵/۱).

#### 🛞 نبي کريم عليه السلام دبعثت په وخت کښي د کاڼو او بو ټو عبادت:

د رسول الله صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي چه دكومو معبودانو عبادت كيدلو په هغي كښي كاڼي او بوټي هم شامل وو، لكه الله تعالى فرمايي:

# ﴿ أَفَرَءَ يُتُمُّ ٱللَّنتَ وَٱلْعُزَّيٰ ١١١) وَمَنْوَةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرِينَ ﴾ [النجم: ١٩- ٢٠]

ایا تاسو سوچ کړیدي، په حال دلات او دعزي، او دمنات چه دریم یي روستو دي.

دطائف په ښارکښي يو سپين تراشلي ګټ وو او يوکور ورباندي جوړ شوی وو، او دا په چارديوارۍ کښي ايښي وو، او پردي ورباندي غوړيدلي وې، کير چاپيره تري يو پراخه ساحه وه، اوداد طائف والاو په نظرکښي ډير محترم وو، او د ونو بوټو دعبادت دليل دادی، چه (عزی) ديوې وني نوم وو، چه يوکور ورباندي جوړ شوی وو، پردي ورباندي هم غوړيدلي وي او دکجورو په يو باغ کښي وه. (مرجع السابق) دونو په عبادت باندي حديث د ذات انواط په صراحت سره دلالت کوي، ځکه چه مشرکينو (دبيري وني) ته خپلي اسلحي اچولي او برکت به يي تري حاصلولو.

#### 🏶 ددریم اصل او قاعدی دشردی خلاصه:

درسول الله صلى الله عليه وسلم دبعثت په وخت كښي چه دكومو معبودانو عبادت كيدلو نوهغه مختلف او متنوع وو، صرف په بتانو پوري

محدود نه وو، بلکه دانبياو اوصالحينو وغيره عبادت هم کيدلو، ددي وجي نه هغه اياتونه چه دشرک متعلق نازل شويدي نو هغه په خپل عموم باندي باقي دي، او هغه ټولو معبو دانو ته شامل دي دکومو عبادت او بندګې چه کيږي بغير دالله تبارک وتعالى نه، همدارنګه ددوي له جملي څخه عبادت د نيکانو او بزرګانو هم دي.

الله تبارک وتعالی دعبادت نه علاوه دنورو معبودانو عبادت کونکو سره عموما دقتال (جنگ) حکم دی، برابره خبره ده که دامعبود ملائک وي که نبي وي ياولي بزرگ وغيره وي، بغير دالله تبارک وتعالى نه.

دقبر پرستو دمسلک رد کول او باطلول، ځکه چه قبر پرست مشرکین هغه ټول ایاتونه چه دشرک متعلق نازل شویدي، خاص کوي دبتانو عبادت پوري، او کوشش کوي چه د بزرگانو عبادت جائز کړي، او داعقیده ددوي سراسر ګمراهي ده.







### څلورم اصل او قاعده

هركله چه دوي سواره شي په كشتۍ كښي رابلي دوي الله تعالى لره اخلاص كوي دهغه په بلنه كښي پس هركله چه بچ كړي دوي لره اوچي ته دغه وخت دوي شريك جوړوي دالله تعالى سره.

دڅلورم اصل اوقاعدي معني او مفهوم:

دا اصل او قاعده انتهايي واضحه او روښانه ده ليكن افسوس غم او فكر ددي خبري دى، چه څنګه دټولو نه غوره دين اسلام طرف ته خپل ځان منسوبه ونكي خلكو شرك د مخكنو مشركانو دشرك نه ډير زيات

دى، ځكه چه دوي په هر حالت كښي خوشحالي وي كه سختي دشرك ارتكاب كوي، اوهر چه مخكني مشركان وو نو هغوي به په مشكلاتو تكليفونو اوسختو حا لتونو كښي صرف اوصرف دعاګاني دالله تبارك وتعالى نه غوښتلي.

#### 🛞 ددى قاعدى مفھوم:

مصنف رحمه الله ددي قاعدي په په بيانولوسره خپل مقصد بيان كړوهغه داچه مصنف رحمه الله دابيانول غواړي چه داوسني دور مشركين ډير سخت او زيات دي، په شرك كښي دمخكني دورمشركينو نه.

#### 🛞 مصنف رحمه الله فرمايي:

چه زمونږ دزماني مشركين د عهد نبوي دكفارو اومشركينو نه ډيرزيات مخكي دي په شرك كښي، ځكه چه دنبوي عهد مشركينو او كفارو دملائكو اولياو بزركانو نه دعاگاني غوښتلي، اود هغوي نه يي شفاعت او قرب الهي طلب كولو، ليكن هغوي دا اقرار كولو چه هرڅه دالله تعالى په اختيار كښي دي، اوبل داچه هغوي به صرف دخوشحالۍ په وخت كښي دشرك ارتكاب كولو، او چه كله به دتكليف اومشكل سره محامخ شو نوبيابه يي صرف الله تعالى ته په اخلاص سره توجه كوله(۱).

مصنف رحمه الله داهم واضحه کړه چه اوسني دور مشرکين څنګه زيات دي په شرک کښي د مخکني دور دمشرکينو نه؟

<sup>(</sup>١) الدرر السنية: (٦٧/١).

#### ددي دوه وجهي دي:

ارتکاب کولو، او ملائکو او بزرگانو، بتانو ته متوجه کیدل.

دمخکنی زمانی مشرکینو دالله تعالی سره دهغه مقرب بندگان شریکول، لکه انبیاء، ملائک، او بزرگان شو، اویا هغه مخلوق چه دالله تعالی نافرمانی نه کوی لکه کانمی بوتی وغیره شو، او هر چه ددی زمانی مشرکین دی، دوی دالله تعالی سره هغه انسانان شریکوی، کوم چه دتولونه لوی فاسقان فاجران وی، حتی چه دوی ورباندی هم دا قرارکوی چه دا زنا کار او غله دی، او لمونځونه نه کوی(۱).

بيا مصنف رحمه الله دقراني ايت مباركه نه دا استدلال اوكړو چه مخكنو مشريكينو صرف په حالت دخوشحالۍ كښي دشرك ارتكاب كولو، اوپه سختيو كښي صرف الله تعالى ته متوجه كيدل. دالله تعالى ارشاد دى:

### ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّذِينَ فَلَمَّا نَجَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٠]

هركله چه دوي سواره شي په كشتۍ كښي رابلي دوي الله تعالى لره اخلاص كوي دهغه په بلنه كښي پس هركله چه بچ كړي دوي لره اوچي ته دغه وخت دوي شريك جوړوي دالله تعالى سره.

<sup>(</sup>۱) كشف الشبهات: (۲۹–۳۰).

ابن كثير رحمه الله فرمايي. الله تعالى دمشركينو په باره كښي دا خبر ورکريدي چه هغوي به دتڪليف او مصيب په وخت کښي صرف الله تبارک وتعالى ته متوجه كيدل او هيڅ قسم شرک به يي نه كولو، ليكن دا كار دوي هميشه ولي نه كولو، دمحمد بن اسحاق رحمه الله نه نقل دي، چه دعکرمه بن ابي جهل رضي الله عنه بيان دي، کله چه رسول الله صلي الله عليه وسلم مكه فتحه كره نو دا د مكه نه بهر ووته ا وتښتيده كله چه په کشتی کښی سور شه ددي لپاره چه حبشي ته لار شي، نو دسمندر په مینځ کښي کشتۍ په چپو شوه، او په کشتۍ کښي سورو کسانو وویل، اي خلکو په اخلاص سره خپل رب الله تبارک وتعالي ته متوجه شي ځکه چه دهغه نه علاوه بل هیڅوک ددي مصیبت نه نجات اوخلاصون نشي وركولاي عكرمه رضي الله عنه فرمايي: چه ما غور سوچ او فكر اوكړو چه هرکله په سمندر کښي دالله تعالي نه علاوه بل هيڅوک د نجات او خلاصي والا نشته، نو په اوچه كښي هم دالله تعالى نه بغير بل هيڅوك نجات او خلاصون نشي وركولاي، بيا ما وويل: اي الله تعالى كه تا ماته ددي مصيبت نه نجات راکرو نو زه له تاسره دا وعده کووم، چه زه به خامخا ځم او خپل لاس به دمحمد صلى الله عليه وسلم په لاس كښي وركوم، او هغه ډير مشفق او نرم زړي دي، بيا همغسي وشول<sup>١١)</sup>.

دمحمد بن عبد الوهاب رحمه الله د دور په تيريدوسره، او نوي دور په راتلوسره، او همدارنګه دمخکني صورتحال دتريدونه بعد آيا څوک دا

<sup>(</sup>١) تفسير القران العظيم: (٤٠٦/٤).

کمان کولاي شي چه شرکې عقاید ددغي خلکو په مرګ سره هم دفن شویدي او اوس شرکې عقاید نشته؟ نه هیرګیز داسي نده بلکه شرکې عقاید اوس هم شته، او دا یو داسي حقیقت دی، چه وضاحت او دلیل ته ضرورت نلري، بلکه دا دروښانه ورځ په شان واضحه ده،

- ک څنګه به صحیح شي په دماغو کې يوڅيز،
- ک روښانه ورځ چه هم محتاجه شي دليل ته ک

په اسلامي مملكتونو كښي دبعضي مقبرو او زيارتونو او همدارنګه دجشن ميلاد (پيدائش) په ليدلو سره به تاته ښه واضحه شي، چه ددي خلكو زړونه د مړوسره څومره ژور متعلق دي او دتكليف او پريشاني په وخت كښي ددغه مړونه مدد غواړي

- ، شكايت كوو الله ته ناشنايي ددين او دهدي ،
  - ک ورکیدل ددین په مابین د هغه چا ک
  - ، کښي چه ګرځي په ماښام اوپه صبا
    - ی دین ناشنا راواپس شو دوباره ک
  - ی لکه څنګ چه شروع شوي وو ناشنا ک
    - ک باید ودي ژاړي ددين په باره ک
    - ی علماء خاوندان دعلم ا وتقوی ک

دا د عامو حالت دى، او په دي خبره كښي تعجب نشته چه داسي خلک هم شته كوم چه دويته دابو جهل او ابولهب دين مزين او ښايسته كوي، او داسي وايي:

چاچه د نبي ياولي بزرګ په قبر باندي دعاجزۍ او تواضع مظاهره اوکړه او دهغه نه يي وسيله طلب کړه نو داسي نه ويل کيږي چه دي شخص شرک اوکړو او دغيرالله عبادت يي اوکړو، ځکه چه صرف (ندا) (استغاثه) (خوف) او.

(امید) ته شرعي عبادت نه ویل کیږي، اګر که دلغت په لحاظ سره دیته عبادت وایي، خو ددعا ټول قسمونه عبادت ندی، مګرکه مونږ دوي (بزرګانو) ته اوازونه کوو په دي عقیده چه دوي د ربوبیت دصفاتو مالکان دی(۱).

آيا دا خبره ديو عام مسلمان كيدي شي علاوه لا داچه داسي شخص داخبره وكړي چه هغه دعلماو طرف ته منسوب وي؟ آيا (تواضع او عاجزي) (استغاثه) (خوف او اميد) او (دعا) شرعي عبادت ندى؟

آيا دا شخص نه پوهيږي چه دا عبا دات قلبيه د ايمان اصول دي او ددين بنياد دى او د اعضاو جوارحو دعمل اساس دى او دا عبادات په ټولو مخلوقاتو باندي فرض دي كوم چه مكلف دي په اتفاق دعلماو سره؟ الله تبارك وتعالى فرمايي:

<sup>(</sup>١) التنديد بمن عدد التوحيد: (٥٥).

100

# ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ ٓ أَسْتَجِبٌ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَّ تَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر ٦٠]

ويلي دي رب ستاسوحاجتونه غواړي زمانه زبه پوره کوم حاجتونه ستاسو يقينا هغه کسان چه لو يې کوي دد عا زمانه زرده چه داخل به شي جهنم ته ذليلان به وي. په بل ځاي کښي الله تعالى فرمايي:

﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ ﴿ إِلَّانِفَالَ: ٩]

كوم وخت چه فريادكوو تاسو رب خپل ته، پس قبوله يي كړه دعا ستاسو چه زه امداد كوم ستاسو سره په زر (۱۰۰۰) دملائكو نه چه راځي به يوبل پسي، او همدارنګه الله تعالى فرمايي:

﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا [الكهف: ١٠٠]

نوڅوک چه اميد لري دپيش کيدلو رب خپل ته نو عمل دي کوي دسنت برابر او شريک د نه جوړوي په بندگۍ درب خپل کښي هيچالره. په يو مقام کښي الله تعالى فرمايي:

﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [ال عمران: ١٧٥]

پس مه ويريږي دهغوي نه او اويريږي ځمانه ځکه چه تاسو مؤمنان يي. الله تعالى فرما يلي دي:

﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِوَوِيَنَّعُونَكَا رَغَبَّا وَرَهَبَّأً وكانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء: ١٠] يقينا دوي به وو چه كوشش به يي كولو په ټولو نيكو كارونو كښي او حاجتونه يي غوښتل زمانه مينه كونكي او ويره كونكي وو او وو دوي مونږ ته عاجزي كونكي.

دقبر برستو متعلق ددينه رشتنې خبره دبل چا كيدي شي؟ ډير كرته د انسان په زړه كښي يوڅيز پټ وي اودا انسان ورباندي نه پوهيږي او همدارنګه دانسان په زړه كې يو ه مخفي عقيده وي او دا دهغې احساس نه كوي، ددې ښكاره مثال قبر پرست دي، كوم چه د خپلو حاجتونو دحاصلولو لپاره په قبرونوكې ددفن شوي مړوته درخواستونه كوي، او دي دفن شوي مړو ته داسي عاجزي كوي اوله دوينه دعاګانې غواړي، لكه څنګه چه الله تبارک وتعالى ته تضرع او عاجزي كيديشي، اوچه كله دوي ته څوک په دي باندي مونږ خو صرف له دوينه شفاعت او سيله طلب كوو، او ددوي په وجه باندي مونږ الله ته تقرب (نيزديكت) حاصلوو، ليكن په حقيقت كې ديو معبود دعبادت لوي مظهر هغه دادى، چه بنده دهغه مخامخ په ډيره عاجزي اوتضرع سره ودريږي، او دهغه نه مددونه غواړي،

ددي وجي نه داقبر پرست په حقيقت کې ددي دفن شوي مړو بندګې کوي، ليکن دوي په دي حقيقت نه پوهيږي، او نه ددي احساس کوي، الله سبحانه وتعالى هيڅ يو داسي قوم نه خوشبخته کوي کوم چه دتکليف او مصيبت په وخت کښي دالله سبحانه وتعالى نه مخکې کاڼو او ونو بټو ته توجه کوي او دهغي نه حاجتونه تري غواړي.

تاسو خو سحر او ماښام دا وايي، چه دسلفو په تابعدارۍ کښي هرقسمه خيردی، او دخلفو دبدعاتو په تابعدارۍ کښي هرقسمه شر او فساد دی، نو ايا سلفو قبرونه چونه (پخول) ايا سلفو قبرونه الله ته وسيله کول، آيا سلفو درسول الله صلى الله عليه وسلم قبر نه يا دصحابه کرامو دقبرونو نه حاجتونه غوښتلي دي، آيا په سلفوکښي چا درسول الله صلى الله عليه وسلم يا دصحابه کرامو دقبرونونه حاجتونه غوښتلي دي، آيا رفاعي، دسوقي، جيلاني، او بدوي، دالله تعالى په نيز باندي دانبياو رسولانو اوصحابه کرامونه، ډيرمقرب دي آيا رسول الله صلى الله عليه وسلم چه دتصويرونو او مجسمو جوړولونه منعه کړيده نودا هسي لوبه اوتماشه ده که نه بلکه دامنعه يې ددې وجي نه کړيده چه په دي امت کښي د جاهليت شرک واپس رانشي؟

په تصویرونو مجسمو او مزارونو قبرونوکښي څه فرق؟ هرکله چه داهریو دشرک باعث ګرځي، او عقیده دتوحید بربادوي(۱).

#### 🛞 دڅلورم اصل اوقاعدي دشرحي خلاصه

ددي دور اوزماني مشرکان دمخکني دور دمشرکانونه ډير سخت دي په شرک کښي.

دقبرونونه مددونه غوښتل اودا قبرونه وسيله جوړول به ترهغي پوري باقي وي ترڅو پوري چه هغه خلک موجودوي کوم چه داخبري ښايسته کوي

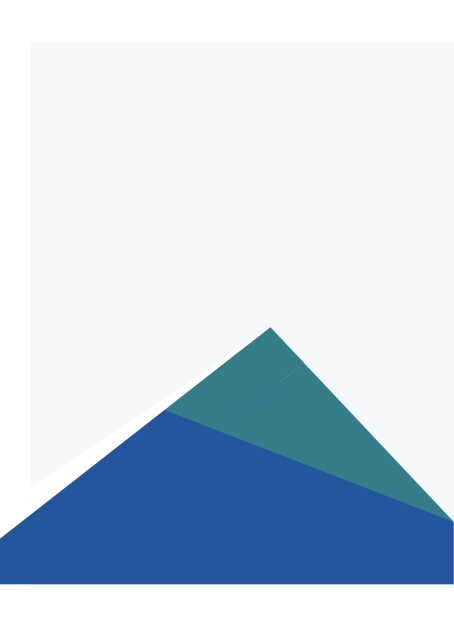
<sup>(</sup>١) النظرات لمصطفى المنفلوطي: (٨١- ٨٥).

او دي طرف ته دعوت وركوي، اوباطل دحق په جامه كښي خلكو ته پيش كوي.

دالله تعالى په فضل كرم سره د توحيد په كښي څلور بنيادي اصولو اوقواعدو باندي مشتمله دارساله اخر ته ورسيده.

والحمدلله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين، نبينامحمد وعلى آله وصحبه أجمعين.









For more details visit www.GuideToIslam.com





contact us :Books@guidetoislam.com



المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة هاتف: ۱۹۲۱،۱۴۴۰ فاس: ۱۹۲۱،۱۴۴۰ ص ب: ۱۹۶۵ الرياض: ۱۱۵۷ ISLAMIC PROPAGATION OFFICE IN RABWAH PO.BOX 29465 RIYADH 11457 TEI: +966 11 4454900 FAX: +966 11 4970126

# د توحید په وضاحت کښي څلور بنیادي اصول



IslamHouse.com





